JOURNAL OF MALAYSIAN STUDIES

) ~—1 8.1 = s

Manuscript Title:  Perbandingan Wacana Dekolonial Amerika Latin Dengan Wacana
Pengislaman [lmu Al-Attas
Authors: Dayang Nurhazieqa Hamzani

Accepted Date: 15-October-2025

Please cite this article as: Dayang Nurhazieqa Hamzani. Perbandingan Wacana Dekolonial Amerika

Latin Dengan Wacana Pengislaman Ilmu Al-Attas. Kajian Malaysia (Early view).

This is a provisional PDF file of an article that has undergone enhancements after acceptance, such as
the addition of a cover page and metadata, and formatting for readability, but it is not yet the
definitive version of record. This version will undergo additional copyediting, typesetting and review
before it is published in its final form, but we are providing this version to give early visibility of the

article.

© Penerbit Universiti Sains Malaysia. This work is licensed under the terms of the Creative Commons
Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



Kajian Malaysia (early view)

PERBANDINGAN WACANA DEKOLONIAL AMERIKA LATIN
DENGAN WACANA PENGISLAMAN ILMU AL-ATTAS

A COMPARISON OF LATIN AMERICAN DECOLONIAL DISCOURSE
AND AL-ATTAS’ ISLAMISATION OF KNOWLEDGE

Dayang Nurhazieqa Hamzani
Jabatan Pengajian Kenegaraan dan Ketamadunan, Fakulti Ekologi Manusia,

Universiti Putra Malaysia, 43400 UPM Serdang, Selangor

Email: hazieqahamzani@gmail.com

ABSTRAK

Kajian ini membandingkan wacana penyahjajahan Amerika Latin yang
dibincangkan oleh Ramon Grosfoguel dan Enrique Dussel dengan wacana
pengislaman ilmu Syed Muhammad Naquib al-Attas. Fokus wacana
Amerika Latin ialah dalam menghuraikan pemikiran yang membawa
kepada kelebihan epistemik Eropah yang kekal di negara pasca
penjajahan. Hal ini terjadi apabila epistemologi masyarakat watan
dihapuskan, dikenali sebagai epistemicide, ataupun penghapusan sistem
ilmu. Ini mendorong kepada fenomena minda terjajah yang menolak
tradisi ilmu dan budaya sendiri. Kajian ini menggunakan kaedah analisa
falsafah dan perbandingan teori dalam menghuraikan persamaan dan

perbezaan kedua-dua wacana ini yang bergerak dari kritikan terhadap

© Penerbit Universiti Sains Malaysia. This work is licensed under the terms of the Creative
Commons Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



Dayang Nurhazieqa Hamzani

penguasaan ilmu Barat. Pemikiran al-Attas mengenai kesan pensekularan
keatas pandangan alam Islam juga dihuraikan untuk dipadankan dengan
analisa Grosfoguel dan Dussel tentang asal-usul pemikiran penjajahan di
Eropah. Kajian ini mendapati bahawa penghapusan sistem ilmu yang
dilakukan oleh penjajah di alam Melayu bersifat lebih halus manakala
perbezaan utama antara Al-Attas dan Grosfoguel/Dussel ialah Al-Attas
mengkritik falsafah Barat secara keseluruhan dan bukan sahaja pada
zaman penjajahan. Ini berbeza dengan Grosfoguel dan Dussel yang
menumpukan kepada falsafah Eropah abad ke-17. Hasilnya, analisa
sekularisasi al-Attas terhadap pandangan alam Islam didapati dapat
memperkayakan lagi analisa Grosfoguel dan Dussel dan lebih sesuai

digunakan untuk memahami penghapusan ilmu dalam konteks Malaysia.

Kata kunci: penyahjajahan, dekolonial, penghapusan ilmu, sekularisasi,

Al-Attas

PENDAHULUAN

Kajian ini meninjau wacana dekolonial yang dibincangkan oleh ahli
falsafah dan sosiologi di Amerika Latin yang muncul dalam pertengahan
abad ke-20 dan mengusulkan bahawa wacana yang serupa berlaku di
Malaysia. Wacana dekolonial mencabar teori keilmuan Eropah tentang
kemodenan yang dianggap terlalu berpusat kepada pengalaman Eropah
Barat. lanya juga dikritik kerana gagal mengambil kira sejarah penjajahan

dan perluasan kuasa Eropah Barat keatas dunia ketiga, lantas



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

membataskan ilmuwan mereka dari meneliti kesan perluasan kuasa ini
keatas tradisi keilmuan masyarakat tempatan. Pemikir dekolonial di
Amerika Latin merasakan bahawa kesan-kesan penjajahan dapat difahami
dengan lebih mendalam lagi jika dilihat dari perspektif Amerika Latin
yang pernah dijajah Sepanyol dan Portugis (Harding 2016).

Salah satu fokus kritikan dekolonial adalah fenomena kelebihan epistemik
(epistemic privilege) Eropah yang muncul akibat penjajahan. Enrique
Dussel dan Ramon Grosfoguel merupakan dua pemikir yang membawa
analisa falsafah dalam wacana dekolonial dengan memberi tumpuan
kepada sebab fenomena ini berlaku dimana sistem ilmu masyarakat
tempatan dihapuskan pada zaman penjajahan dan digantikan dengan
sistem ilmu Eropah, apa yang dikenali sebagai penghapusan sistem ilmu
(epistemicide) (Grosfoguel 2013; Dussel 2013). Ini menyebabkan
fenomena minda terjajah ataupun rasa rendah diri masyarakat pasca-
penjajahan yang menolak tradisi ilmu dan budaya sendiri dan lebih gemar
mengangkat tradisi ilmu Eropah. Analisa mereka terhadap falsafah Eropah
bermula dari kritikan ke atas dualisme ontologi dan epistemik dalam
falsafah Descartes yang bertanggungjawab menjadikan falsafah dan tradisi
ilmu Eropah dianggap lebih tinggi dan lebih rasional dari tradisi-tradisi
ilmu masyarakat lain. Inilah yang mendorong kepada eurosentrisme dalam
institusi pendidikan masyarakat pasca penjajahan sehingga kini. Hasilnya,
walaupun telah merdeka, penghasilan ilmu daripada pemikir tempatan
masih lagi bercorakkan pemikiran kolonial yang menganggap
kerangka/sistem ilmu Eropah adalah satu-satunya penentu keabsahan

sesuatu ilmu.



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Di Malaysia, wacana dekolonial, walaupun tidak dibincangkan
menggunakan istilah ini, juga boleh didapati jika kita memahaminya
sebagai sebuah usaha yang mengkritik atau mencabar teori dan kerangka
ilmu Eropah dalam menganalisa pengalaman hidup, budaya, sejarah
mahupun tradisi masyarakat tempatan, apa yang dikenali sebagai
dewesternisasi/penafibaratan (Wan Daud 2013). Usaha ini tidak
mengambil kritikan pasca-modenis sebagai kerangka teori tetapi
mengkritik dari perspektif epistemologi tempatan sendiri. Kritikan jenis ini
telah mula dibincangkan dalam sedekad dua selepas kemerdekaan Tanah
Melayu dengan kemunculan karya-karya yang mencabar tafsiran dan teori-

teori orientalis keatas sejarah dan falsafah di alam Melayu.

Antara contoh karya seperti ini ialah buku berjudul Preliminary Statement
on a General Theory of Islamization of the Malay-Indonesian Archipelago
(1969) oleh Syed Muhammad Naquib (SMN) al-Attas, The Myth of Lazy
Native (1977) oleh Syed Hussein (SH) Alatas, serta kertas kerja The Malay
Society, 1874-1920 (1974) oleh Khoo Kay Kim. Karya-karya ini mencabar
teori pengkaji Barat dan memberi analisa alternatif dari perspektif
masyarakat tempatan. Preliminary Statement memberi satu teori baharu
tentang kedatangan Islam ke alam Melayu dengan mengetengahkan
peranan ulama dari Yaman, The Myth of Lazy Native mencabar prasangka
pribumi malas atau lembap yang dimomokkan oleh kuasa-kuasa Barat,
manakalah The Malay Society mengetengahkan kemajuan ekonomi dan
sistem pentadbiran orang Melayu yang telah wujud sebelum penjajahan
British. Kewujudan kajian-kajian seperti ini menarik untuk dianalisa dan
dibandingkan dengan wacana dekolonial yang sedang rancak

dibincangkan oleh pemikir Amerika Latin terutamanya analisa tentang



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

kelebihan epistemik/penghapusan sistem ilmu yang turut berlaku di alam
Melayu. Kajian dari dua rantau yang berbeza ini menunjukkan ada
persilangan dalam idea-idea mereka, seperti kritikan Dussel dan
Grosfoguel keatas pandangan alam Barat yang boleh didapati dalam karya
SMN Al-Attas yang menganalisa kesan penjajahan Barat serta kesan

sekularisasi kepada pandangan alam Islam.

Kesalahan tidak sepenuhnya terletak pada pihak kolonial Barat, walaupun
kerangka politik dan ekonomi global diakui memaksakan pandangan ini
keatas dunia membangun. Masalah dalaman turut menyumbang kepada
kemunduran negara-negara yang pernah dijajah. Analisa dekolonial di
Malaysia memberi ruang kepada pandangan bernuansa sebegini yang turut
mengkritik masyarakat negara membangun. SH Alatas mengkritik masalah
rasuah dari sudut sosiologi dan psikologi dalam bukunya The Problem of
Corruption (2015), serta masalah bebalisme dalam kalangan ahli
akademik dalam [Intellectuals in Developing Societies (1977). SMN Al-
Attas menganalisa kelemahan masyarakat Islam dalam bukunya Risalah
Untuk Kaum Muslimin (2001) yang mendorong kepada kemunduran dan

kelemahan budi.

Tujuan makalah ini adalah untuk melihat sejauh mana wacana dekolonial
Amerika Latin relevan dengan pengalaman penjajahan di alam Melayu
khususnya di Malaysia, memandangkan kedua-dua peristiwa penjajahan
Sepanyol dan Portugal ke atas benua Amerika agak berbeza dengan
peristiwa penjajahan Portugal, dan kemudiannya Belanda dan British,
keatas kerajaan-kerajaan di alam Melayu. Analisa falsafah yang dilakukan

oleh Grosfoguel keatas dualiti epistemologi dan ontologi yang dimulakan



Dayang Nurhazieqa Hamzani

oleh Descartes mungkin masih lagi terbatas kerana perspektif yang
memutuskan Descartes daripada tradisi Skolastik sebelumnya seakan-akan
muncul dari keinginan untuk menyelamatkan tradisi Kristian Skolastik
atau Katolik. Perhatian juga perlu diberikan kepada kesan penjajahan
kepada pendidikan di rantau ini yang lebih bersifat halus ataupun tersirat.
Ini memerlukan analisa lain terhadap konsep ilmu dan pendidikan yang
difahami oleh penduduk di sini, dan bagi tradisi Melayu-Islam, analisa
ilmu oleh Al-Attas dan kesan sekularisasi keatas ilmu dapat digunakan
untuk melengkapi wacana dekolonial dari Amerika Latin dan rantau-
rantau lain yang digelar sebagai the Global South. Oleh itu, makalah ini
akan memberi tumpuan kepada wacana dewesternisasi/penafibaratan Al-
Attas untuk dibandingkan dengan wacana dekolonial Dussel dan

Grosfoguel.

Kajian ini bersifat kualitatif dan menggunakan analisa falsafah serta
perbandingan teori untuk mengkaji teori-teori yang dikemukakan.
Perbandingan dibuat untuk menghuraikan bagaimana analisa
pensekularan dan faham ilmu oleh al-Attas melengkapi analisa wacana
dekolonial Amerika Latin. Kajian perpustakaan dilakukan untuk
mencari fakta-fakta mengenai tradisi ilmu di Malaysia dan Indonesia

semasa zaman penjajahan.

TEORI DEKOLONIAL AMERIKA LATIN MENGENAI
PENGHAPUSAN ILMU



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

Wacana dekolonial merupakan lanjutan dari perbincangan pascakolonial
dan lahir daripada kerjasama ilmiah ahli-sosiologi, antropologi dan
falsafah di universiti-universiti di Amerika Syarikat serta Amerika Latin
pada akhir tahun 1990-an dan pertengahan tahun 2000 (Noel Miguez
Passada 2019, 3). Kebanyakan daripada para ilmuwan ini berasal dari
negara-negara Amerika Latin ataupun merupakan mereka yang
berketurunan Hispanik di Amerika Syarikat, lantas membentuk golongan
ilmuwan diaspora di negara-negara Eropah atau negara Barat yang lain
(Bhambra 2014). Wacana dekolonial menentang penjajahan, kemodenan
dan pemusatan ilmu yang bersifat Eurosentris dan memberi penekanan
kepada kerangka ilmu dan perspektif tempatan Amerika Latin. Bagi
pemikir-pemikir ini, wacana dekolonial perlu diusahakan kerana ianya
berbeza dari wacana pascakolonial dan pasca-strukturalis yang
menganalisa isu menggunakan kerangka epistemologi pemikir dari
Eropah, dan analisa ini pula masih tidak bebas dari perspektif
kolonialisme, walaupun wacana mereka bersifat kritis terhadap
kolonialisme dan penindasan secara amnya. Wacana pascakolonial masih
lagi mengekalkan kerangka yang melihat orang bukan Eropah sebagai
berbeza (the Other) dan tidak bertamadun (barbarian) (Noel Miguez
Passada 2019, 4). Analisa yang masih mengekalkan perspektif kolonial ini
dikhuatiri tidak mampu untuk meneliti penindasan yang telah dan masih
berlaku keatas masyarakat tempatan dan tidak akan dapat membetulkan

ketidakadilan yang berlaku.

Istilah ‘kolonialiti’ ditakrifkan sebagai sisi gelap kemodenan yang dicapai
oleh Eropah, dimana agenda perobohan, penghapusan masyarakat

tempatan dan perampasan hasil bumi yang dilakukan oleh kuasa imperialis



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Eropah diberi justifikasi sebagai proses menyelamat, proses peradaban
atau pembawa kemajuan kepada masyarakat pribumi manakala tradisi atau
sistem ilmu masyarakat tempatan dihapuskan (Mignolo 2005, 5-6;
Tlostanova dan Mignolo 2009). Wacana dekolonial pula berusaha untuk
membetulkan perspektif ini dengan meraikan sistem ilmu dan bahasa serta
cara hidup golongan yang pernah dijajah, khususnya masyarakat tempatan
di benua Amerika Latin untuk menghasilkan analisa yang bebas dari
tafsiran Eropah (Mignolo 2005, 32-34). Usaha ini mendapat sambutan
daripada pemikir benua Afrika dan Asia, sekaligus meluaskan lagi wacana
dekolonial yang menganalisa kemodenan dan kesan penjajahan Eropah
keatas negara-negara dunia ketiga ataupun yang dikenali juga dengan
gelaran “the Global South”. Perlu diingatkan bahawa wacana yang
menentang tafsiran Orientalis ataupun kolonialisme Eropah bukanlah
bermula di Amerika Latin, namun suatu proses yang muncul secara
organik dan pada masa yang sama di negara-negara Asia dan Karibia-
Afrika yang pernah dijajah dan ini digerakkan oleh pemikir tempatan di
kawasan itu sejak abad ke-19 dan abad ke-20 lagi. Sebagai contoh,
sasterawan ulung Bengal, Rabindranath Tagore, mengkritik dasar
pendidikan British yang merosakkan tradisi ilmu di India (Gohain 2011,
25), dan pemikir dari Martinique, Frantz Fanon, mengkritik kesan
penjajahan yang menyahinsanikan masyarakat yang dijajah sehingga
melahirkan perangai yang suka mengagung-agungkan penjajah mereka

(Fanon 2004; Maldonado Torres 2018).

Berbalik kepada wacana dekolonial Amerika Latin, antara teori penting
dari wacana ini ialah kepercayaan bahawa kemodenan dan perluasan kuasa

yang dicapai oleh Eropah pada zaman moden hanyalah mampu dicapai



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

dengan penemuan dan penjajahan benua Amerika (Mignolo 2005, 6;
Dussel 2013, 26). Hanya dengan penjajahan keatas benua Amerikalah
Eropah dapat memperoleh sumber-sumber kekayaan yang kemudian
melonjakkannya di persada dunia dari segi ekonomi dan ketenteraan.
Sebagai contoh, penemuan lombong perak di Peru dan Mexico pada 1546
telah membantu Sepanyol menguasai Afrika Utara dan mengalahkan
armada laut Turki Uthmaniyah yang juga bersaing untuk menguasai
kawasan itu (Dussel 2013, 31). Penyelidikan dalam sejarah sains juga
menunjukkan sumbangan penting ilmu alam semulajadi dan ilmu
perubatan tamadun Aztec di Mexico kepada kemajuan sains dan perubatan
moden di Eropah hasil dari penaklukan Mexico oleh Sepanyol (Poskett
2023, 23). Oleh kerana kaitan yang rapat antara kemodenan dan
kolonialisme Eropah, maka wacana yang menentang penjajahan wajar

diperluas untuk turut menganalisa sejarah kemunculan kemodenan.

Terdapat dua pemikir dekolonial yang mempunyai teori yang menarik
tentang asal-usul kemodenan, iaitu Enrique Dussel, seorang ahli falsafah
dari Argentina, dan Ramon Grosfoguel, ahli sosiologi dari Puerto Rico.
Bagi Dussel yang menggarapkan analisa kemodenan dari pakar sejarah
ekonomi serta ahli sosiologi Amerika Syarikat, Immanuel Wallerstein,
terdapat dua jenis kemodenan iaitu kemodenan yang bersifat
serantau/setempat (regional/provincial modernity) dan kemodenan yang
bersifat sejagat (world modernity) (Dussel 2000, 469-470). Menurut
Dussel lagi, kemodenan global yang kita alami pada hari ini bukanlah
kemodenan yang bersifat sejagat, walaupun ianya dianggap sebegitu oleh
ramai  masyarakat masakini. Kemodenan yang dibawa oleh

kolonialisme/imperialisme Eropah kepada seluruh dunia ialah kemodenan



Dayang Nurhazieqa Hamzani

yang bersifat tempatan/serantau yang berdasarkan rantau Eropah sahaja,
namun telah disejagatkan dengan bantuan kuasa kolonial berasaskan apa
yang Dussel gelar sebagai falasi pembangunan (developmentalist fallacy)
(Dussel 2000, 473). Kemodenan serantau ini menolak dan menyorok
sumbangan dan penglibatan budaya-budaya selain Eropah. Penolakan atau
penyorokan ini berlaku akibat keganasan dan kerosakan yang mengiringi
kemodenan serta kolonialisme Eropah akibat rampasan kuasa dan
rampasan sumber alam keatas masyarakat yang dijajah. Pada hemat
Dussel, keganasan inilah yang mendahului keseluruhan falsafah dan ilmu
moden di Eropah. Hal ini dapat disaksikan dalam formulasi terkenal
‘Cogito ergo sum’ (Aku berfikir, maka aku wujud) yang diutarakan oleh
Rene Descartes, pemula kepada falsafah moden, pada tahun 1637 yang
memberi tumpuan kepada Ego cogito (aku yang berfikir). Ego cogito ini
telah didahului dalam lebih seratus tahun dengan diktum ego conquiro
(aku yang menjajah) oleh para penjajah Sepanyol dan Portugis bermula
pada tahun 1492 dengan kedatangan Columbus ke kepulauan Bahamas
(Dussel 2000, 471).

Grosfoguel menyambung analisa terhadap keganasan yang sentiasa
mendampingi kemodenan Eropah ini dengan memberi perantara dari ego
conquiro kepada ego cogito dengan kewujudan sebuah lagi ego, iaitu ego
extermino (aku yang menghapuskan) (Grosfoguel 2013, 77), untuk
memberi fokus kepada penghapusan yang dilakukan keatas masyarakat
tempatan. Penghapusan yang ditekankan disini bukan sahaja terhad kepada
rampasan sumber alam serta penindasan masyarakat tempatan, tetapi
penghapusan ini turut berlaku keatas sistem episteme atau tradisi ilmu

masyarakat tempatan. Grosfoguel menggariskan empat peristiwa



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

penghapusan ilmu (epistemicide) yang berlaku sebelum Descartes yang
membolehkannya mengeluarkan formula cogito ergo sum. Peristiwa-
peristiwa ini ialah 1) penaklukan Andalusia di mana selain dari mengusir
masyarakat Islam dan Yahudi keluar ataupun mengkristiankan mereka
secara paksa, ratusan ribu buku di perpustakaan Cordoba dibakar; 2)
penaklukan keatas tamadun tempatan di Amerika Latin di mana selain
daripada pembunuhan masyarakat tempatan, kodeks-kodeks yang
menyimpan tradisi ilmu mereka dibakar oleh para conquistadores
(penakluk Sepanyol/Portugis); 3) penculikan dan perhambaan jutaan orang
Afrika untuk memajukan kawasan ladang serta lombong-lombong di
benua Amerika dimana hamba-hamba ini menjadi milik sepenuhnya tuan-
tuan Eropah yang mengharamkan mereka daripada mengamalkan ajaran
serta tradisi asal mereka sendiri; dan yang terakhir, 4) hukuman bunuh
terhadap wanita-wanita di Eropah yang dianggap sebagai ahli sihir dalam
beberapa siri pasitan (inquisition) yang mana wanita-wanita ini sebenarnya
merupakan pengamal tradisi perubatan, astronomi, dan etika masyarakat
pagan Eropah yang dianggap bercanggahan dengan ajaran Kristian

(Grosfoguel 2013, 78-86).

Keempat-empat peristiwa penghapusan ilmu ini telah menghasilkan
kelompongan ilmu yang kemudiannya diisi dengan sistem epistemik
Eropah. Hasilnya, keturunan Morisco (orang Islam yang dipaksa menjadi
Kristian) dan Marrano (orang Yahudi yang dipaksa menjadi Kristian) di
Sepanyol tidak lagi mengamalkan ajaran Islam atau Yahudi tetapi tradisi
ilmu Islam/Yahudi itu telah digantikan dengan tradisi ilmu Kristian,
sebagai contoh, pengharaman pengajaran bahasa Arab bagi golongan

Morisco (Garcia-Arenal 2009, 889) serta pembakaran perpustakan di



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Cordoba (Grosfoguel 2013, 79). Perkara yang sama juga dapat dilihat
kepada masyarakat asal di Amerika Latin serta masyarakat berketurunan
Afrika di benua Amerika yang mana pengaruh tradisi ilmu asal kian luput
dari ingatan bangsa itu, termasuklah dengan kehilangan bahasa dan nama
asal mereka yang digantikan dengan nama-nama Eropah. Peristiwa-
peristiwa ini lah yang berlaku dalam masa lebih seratus tahun sebelum
formulasi cogito Descartes, dan Grosfoguel mengaitkan formulasi
Descartes yang memusatkan akal manusia untuk mengabsahkan ilmu yang

yakin dan pasti daripada rentetan peristiwa-peristiwa ini.

Cogito (“Aku yang berfikir”), atau akal, ditakrifkan oleh Descartes
sebagai sesuatu yang tidak terikat kepada keadaan badan (dualisme
ontologi mental-fizikal) dan oleh kerana inilah akal manusia sesuai
dijadikan sumber ilmu yang pasti, dan ilmu yang terhasil daripada akal ini
juga bersifat universal; ianya terpakai bukan sahaja untuk masyarakat
Eropah tetapi juga kepada masyarakat lain dalam dunia ini. Ilmu yang
terhasil dari akal ini dilihat sebagai sesuatu yang neutral, oleh itu, lebih
pasti dan yakin daripada ilmu-ilmu masyarakat tempatan yang terikat
dengan keadaan geografi dan sosial masyarakat tersebut. Inilah, pada
hemat Grosfoguel, yang menghasilkan kelebihan epistemik (epistemic

privilege) Eropah (Grosfoguel 2013, 77).

Namun begitu, “Aku” ataupun “Ego” dalam falsafah Descartes telah
menggantikan Tuhan, kerana sebelumnya, tradisi falsafah Skolastik zaman
pertengahan meletakkan Tuhan dan teologi Kristian sebagai asas kepada
ilmu. Zaman moden sebaliknya telah membuangkan fungsi Tuhan dan

muncullah akal manusia sebagai asas yang utama kepada ilmu



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

pengetahuan. Seperti Tuhan yang bersifat transenden dan terpisah dari
benda-benda fizikal, begitulah juga akal dalam formulasi falsafah
Descartes dimana ianya tidak terikat kepada benda-benda fizikal, dan
bersifat transenden. Ini tidak lain ialah pensekularan sifat-sifat ketuhanan.
Maka, kesesuaian akal fikiran untuk dijadikan asas kepada ilmu yang pasti
dihujahkan dari anggapan bahawa akal itu bersifat neutral. Tambah
Grosfoguel lagi, akal perlu dipisahkan sebegini oleh Descartes kerana
tidak mungkin sesuatu yang terikat dan terbatas oleh perkara fizikal dapat
dijadikan sebagai sesuatu yang universal dan neutral (Grosfoguel 2013,
76). Ilmu Eropah dalam kerangka Descartes akan bermula dari cara
pandang yang bebas daripada apa-apa kecenderungan, dan bersifat seperti
pengadil yang tidak mempunyai kepentingan kepada apa-apa perkara,
lantas menjadikan ilmu yang dihasilkan Eropah sebagai yang paling

objektif dan paling jitu.

Selain dualisme ontologi, dualisme epistemologi juga turut berlaku, iaitu
falsafah cogito Descartes adalah hasil dari dialog yang bersifat
monologikal (berdialog dengan diri sendiri). Ini menyingkirkan keperluan
untuk berdialog dengan kewujudan yang lain dan menyumbang kepada
persepsi bahawa ilmu yang berasaskan akal rasional ialah ilmu yang
bersifat sejagat/universal dan tidak perlu disituasikan dalam keadaan
tempatan (unsituated). Falsatah Descartes ini diformulasikan pada tahun
1637, dan apakah yang memungkinkan Descartes untuk sampai kepada
falsafah rasionalis sebegini? Hal ini dibolehkan hasil dari sejarah
kolonisasi Eropah, dimana projek kolonisasi Sepanyol bermula pada tahun
1492 diikuti dengan negara-negara Eropah yang lain. Pandangan alam

yang melihat dirinya sebagai pusat segala-galanya terbentuk dari



Dayang Nurhazieqa Hamzani

pengalaman orang Eropah yang telah lebih seratus tahun menjajah dan
menguasai benua-benua lain sama ada di barat (Amerika), selatan (Afrika)
dan timur (Asia) serta memperhamba dan menyahinsani manusia selain
dari Eropah, lantas melihat dirinya sebagai pusat kekuasaan dan kayu ukur
kepada ilmu. Inilah rentetan peristiwa yang membawa kepada mitos ilmu
dari Eropah yang bersifat lebih yakin dan pasti, dan lebih tinggi. Hasilnya,
pemikir dari masyarakat pasca-penjajahan di negara yang telah pun
merdeka akan masih lagi mengagungkan teori dan kerangka ilmu dari

Eropah serta berasa kerdil dan malu dengan tradisi ilmu sendiri.

PENGHAPUSAN ILMU DI ALAM MELAYU

Sejauh manakah teori Dussel dan Grosfoguel yang telah dihuraikan tadi
terpakai keatas sejarah penjajahan Eropah di alam Melayu, khususnya
Malaysia dan Indonesia? Sejarah penjajahan di rantau ini berbeza dengan
sejarah Amerika Latin, tiada penghapusan khazanah ilmu secara drastik
seperti yang berlaku kepada Tamadun Aztec dimana kodeks-kodeks di
bakar oleh penjajah Sepanyol (Grosfoguel 2013) dan satu demi satu
tamadun asal di benua itu jatuh. Penaklukan Sepanyol serta Portugis ke
atas Amerika Latin pada abad ke-15 juga dilakukan dengan sangat kejam
dan biadab sekali, seperti yang dicatat oleh para conquistadores
(penakluk) sendiri (Brunstetter & Zartner 2010). Penjajahan Belanda dan
British ke rantau Asia Tenggara pula berlaku lebih lewat, iaitu pada abad
ke-17 sehingga abad ke-18 dimana Eropah telah melalui zaman
pencerahan yang lebih banyak mengetengahkan persoalan tentang hak

dan kebebasan, walaupun keganasan dan kezaliman tetap juga berlaku



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

lantas menghasilkan suatu ironi, sebagai contoh, pembunuhan dalam
lebih dua ribu penduduk tempatan oleh tentera Syarikat Hindia Timur
Belanda (atau Vereenigde Oostindische Compagnie, VOC) di kepulauan
Banda pada tahun 1621 (Lailiyah et al. 2021, 511). Penjajahan Portugis
keatas Melaka, walaupun kesannya ialah dengan menghapuskan
Kesultanan Melayu Melaka, tidaklah begitu meluas jika dibandingkan
dengan penjajahan Belanda dan British. Portugis tidak dapat meluaskan
kuasanya melebihi kawasan Melaka, lagi pula, kerajaan-kerajaan Islam
di rantau ini masih lagi aktif menjadi pusat pengislaman dan pusat ilmu
setelah kejatuhan Melaka, seperti yang dapat disaksikan di Aceh,
Pagaruyung ataupun kesultanan-kesultanan lain di Tanah Melayu dan

Jawa (Auliahadi & Nofra 2019).

Oleh itu, perbandingan langsung dengan peristiwa penghapusan ilmu
seperti contoh-contoh yang ada dalam penulisan Grosfoguel mungkin
tidak dapat dilakukan, namun begitu, penghapusan ilmu secara halus dan
berkala tetap berlaku khususnya pada zaman penjajahan British dan
Belanda di rantau ini, kerana pada zaman penjajahan merekalah sistem
tradisi keilmuan Islam di alam Melayu terhakis secara berperingkat.
Ianya bukanlah sebuah proses yang berlaku dalam jangka masa pendek,
seperti pembakaran perpustakaan atau pengusiran beramai-ramai
masyarakat Muslim dari Cordoba, Sevilla dan Granada. Sebaliknya,
pusat tradisi keilmuan Islam seperti sekolah pondok masih lagi
dibenarkan untuk beroperasi di Tanah Melayu walaupun pentadbiran
British mempunyai usaha untuk mengawal pentadbiran pendidikan di
Tanah Melayu (Mat Zain & Abu Bakar 2012). Banyak sekolah pondok
yang dibuka pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 oleh para ulama



Dayang Nurhazieqa Hamzani

di Kelantan (Mustapha et al. 2021), Kedah (Awang 2006, 15-16) serta di
Selangor (Abdul Rahim & Mohd Nor 2020). Walaupun penjajahan
melemahkan pengaruh institusi pondok, namun di sesetengah tempat,
institusi pondok telah berkembang menjadi institusi pendidikan formal
seperti Madrasah Muhammadiah di Kelantan. Di Indonesia dibawah
Belanda, institusi pesantren juga bukanlah dihapuskan secara sekaligus,
namun dilemahkan secara berperingkat dengan beberapa polisi Belanda
yang menyebelahi sekolah Kristian ataupun sekolah Belanda untuk
tujuan memodenkan masyarakat Indonesia mengikut acuan Belanda
(Fahruddin 2020). Oleh itu, penghapusan ilmu masih lagi berlaku
walaupun ianya tidak berlaku secara drastik kerana tradisi epistemologi
Melayu Islam masih disingkirkan atau diketepikan dari kerangka
epistemologi yang digunakan dalam sistem pendidikan, yang memberi
kesan sehingga kini. Hal ini disebut oleh SH Alatas dalam penulisannya
tentang kesan penjajahan kepada pemikiran dan keilmuan orang yang
dijajah yang akhirnya mengongkong keupayaan intelektual tempatan

dibawah kerangka teori-teori ilmiah dari Barat (Alatas 2000).

Sistem ekonomi kapitalis dan pentadbiran kolonial mementingkan
pendidikan formal yang diasaskan oleh mereka sendiri, jadi pengenalan
sistem persekolahan British atau Belanda dan keupayaannya dalam
membawa kepada kerjaya dalam sistem pentadbiran telah menggugat
sistem pendidikan tradisional yang terdiri daripada sekolah pondok
ataupun sistem pesantren. Ini boleh disaksikan melalui dasar British yang

mewajibkan anak-anak Melayu di beberapa negeri untuk bersekolah di



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

sekolah Melayu yang diasaskan British (Khoo 1974). Penghapusan ilmu
tradisi boleh juga dilihat apabila tokoh-tokoh pendidikan Islam seperti
para ulama dibuang negeri oleh pentadbiran penjajah, seperti
pembuangan para ulama dan sharif ke Singapura dan Mekah kerana
menentang pentadbiran Brooke di Sarawak (Yusuf 2022, 332). Di
Indonesia pula, terdapat beberapa ulama dan para habaib yang dipenjara
ataupun dibuang negeri oleh pentadbiran VOC di Indonesia, sebagai
contoh, pemenjaraan Habib Husein bin Abubakar Al-Aydarus pada abad
ke-18 di penjara Glodok, Jakarta (Permana & Mawardi 2017, 30).
Peristiwa-peristiwa ini perlu dianggap sebagai penghapusan ilmu kerana
dalam pandangan alam Islam, peranan ulama sebagai pendidik yang
berwibawa dan penyampai kebenaran sangat penting dalam
menyampaikan dan membudayakan ilmu yang sah (Al-Attas 2011, 152;
Wan Daud 2019, 34). Walaupun sesetengah kawasan itu mungkin tidak
memiliki institusi pendidikan secara fizikal dan formal, namun,
kehadiran ulama dalam sesebuah masyarakat itu sudah menjadi bukti

bahawa wujudnya budaya ilmu di kawasan tersebut (Uthman 2022, 40).

Sebuah lagi contoh yang boleh dikategori sebagai penghapusan ilmu
tempatan oleh kuasa kolonial ialah dalam kehilangan manuskrip-
manuskrip bernilai yang diperoleh oleh pegawai dan ilmuwan kolonial,
samaada secara sah mahupun secara tidak sah, dan kemudiannya
disimpan di institusi-institusi di negara bekas penjajah, seperti di
England atau Belanda (Saraswati 2011, 98-99). Manuskrip-manuskrip

ini merupakan catatan penting tentang budaya ilmu sesuatu masyarakat,



Dayang Nurhazieqa Hamzani

namun malangnya tidak dapat diakses dengan mudah oleh masyarakat
tempatan, kecuali melalui penyelidikan akademik. Tidak dinafikan dan
perlu dihargai semua usaha pemeliharaan dan pemuliharaan manuskrip
yang giat dilakukan oleh institusi dan ilmuwan Barat. Ada yang
menjadikan manuskrip-manuskrip dalam bentuk digital untuk kegunaan
ilmuwan tempatan (Gallop 2013), pun begitu, manuskrip-manuskrip ini
sewajarnya dituntut untuk dipulangkan kembali kepada tempat asalnya,
oleh kerana nilainya yang tinggi dalam kesedaran sejarah bangsa, selain
dari nilai ilmu yang terkandung didalamnya yang penting dalam
penyelidikan sejarah tradisi ilmu di rantau ini. Jika artefak bersejarah
telahpun dituntut oleh beberapa negara yang pernah dijajah Barat,
seperti negara Mesir dan Sudan, dimana mereka meminta muzium dan
institusi lain di Barat untuk memulangkan artefak-artefak penting negara
mereka (Harvey 2022; Burke & Salih 2022), maka, manuskrip-
manuskrip lama juga sepatutnya boleh diminta untuk dipulangkan kerana
lebih tinggi nilai kandungannya dari segi ilmu. Dan sememangnya usaha
untuk mendapatkan semula manuskrip bersejarah giat dilakukan, sebagai
contoh oleh pihak berwajib di Indonesia, namun usaha ini disukarkan
kerana kurang kerjasama dari institusi di Barat yang telahpun
mengeluarkan wang yang banyak dalam memiliki manuskrip ini (“Old
Indonesian Manuscripts Located in Netherlands,” 2012). Sudah tentu
usaha ini perlu bergerak seiring dengan dasar kerajaan serta dasar
institusi  pendidikan  tempatan yang menyokong usaha-usaha
pemeliharaan dan pemuliharaan manuskrip-manuskrip lama dengan

menyediakan dana dan membiayai penyelidikan ini.

Penyimpanan khazanah ilmu dalam bentuk manuskrip dan artefak di



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

pusat-pusat ilmu di Barat menghasilkan ketidakseimbangan akses kepada
para pengkaji dan sejarawan dari dunia ketiga atau negara membangun.
Seringkali, pengkaji dari negara-negara ini memerlukan kos yang tinggi
hanya untuk menganalisa sebuah manuskrip kerana perlu mengambil kira
kos perjalanan dan kos harian dalam matawang yang lebih tinggi, dan ini
menjadi halangan kepada penghasilan ilmu mengikut acuan tradisi
epistemik masyarakat asal. Kesannya, pentafsiran sejarah yang
dihasilkan kebanyakannya lebih cenderung untuk menggunakan teori dan
kerangka historiografi Barat. Tambahan pula, pemilihan manuskrip untuk
dikaji akan bergantung kepada nilai kepentingan yang ditetapkan oleh
pengkaji dan institusi Barat. Hal ini berlaku disebabkan akses kepada
manuskrip ini sebahagian besarnya hanya boleh dilakukan oleh pengkaji-
pengkaji yang telahpun berada di institusi di Barat dan kebanyakannya
akan terdidik dalam teori dan kerangka pensejarahan atau hermeneutik
Barat. Walaupun pengkaji dan institusi tempatan juga tidak terkecuali
daripada kecenderungan untuk menghasilkan ilmu menggunakan acuan
Barat atas sebab kelebihan epistemik Eropah yang telah dibahaskan
sebelum ini, pun begitu, pemulangan manuskrip-manuskrip ini kepada
tempat asalnya tetap perlu diusahakan supaya membuka lebih banyak
peluang kepada para pengkaji tempatan untuk meneliti dan

menganalisanya.

Perkara ini pernah dikritik oleh SMN Al-Attas dalam pentafsiran sejarah
di alam Melayu yang banyak menggunakan kerangka epistemologi dan
teori orientalis dari Barat dan hasilnya adalah tafsiran akademik yang
mengasingkan budaya ilmu masyarakat tempatan serta pandangan alam

Islam (Al-Attas 1990, 19). Usaha Al-Attas dalam membawa naratif yang



Dayang Nurhazieqa Hamzani

berbeza daripada tafsiran pengkaji Orientalis serta pengkaji lain tentang
peristiwa-peristiwa penting dalam sejarah di Alam Melayu adalah contoh
sebuah wusaha yang cuba menggunakan epistemologi masyarakat
tempatan, khususnya dalam hal ini, pandangan alam Islam. Antara
contoh-contoh teori yang diusulkan oleh beliau ialah teori pensejarahan
Islam di rantau ini yang berpaksikan kebudayaan dan tamadun Melayu-
Islam (Al-Attas 1990, 22); peranan penting ulama dan para habaib dari
Hadramaut dalam penyebaran Islam ke kepulauan Melayu-Indonesia
(Al-Attas 2011, 81);
penetapan tarikh sebenar Batu Bersurat Terengganu (Al-Attas 2023, 93);
serta penafsiran tentang kisah hidup dan pengislaman Parameswara (Al-

Attas 2011, 43).

Pandangan alam Islam merupakan satu kenyataan tentang hakikat wujud
yang terpancar dari agama Islam, dan berikutan daripada proses
pengislaman di rantau ini, pentafsiran sejarah yang mengambil kira
pandangan alam Islam seperti yang diusahakan oleh al-Attas amatlah
bernilai dalam menentukan kerangka kajian dan teori. Pandangan yang
mengutamakan keperluan sikap berkecuali ataupun objektiviti bagi pihak
pengkaji sudah tentu akan menolak pendekatan Al-Attas ini. Sebagai
contoh, Ahmat Adam menekankan penelitian kepada bukti dan fakta
sejarah yang akan membawa kepada pentafsiran yang lebih objektif
dalam perbahasan tentang tarikh sebenar Batu Bersurat Terengganu yang
membawanya menggunakan kalendar Jawa dan membaca istilah-istilah
Jawa pada batu tersebut (Ahmat Adam, 2017). Selain itu, G.W.J. Drewes
(1974) menekankan sikap tidak berpihak dalam penulisannya tentang

terjemahan manuskrip Raniri dan ini dikritik oleh al-Attas kerana



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

sesebuah terjemahan manuskrip bukan hanya tentang istilah-istilah yang
tepat tetapi juga untuk mendapat sebuah kefahaman sebenar bagi isu
yang dibahaskan oleh manuskrip tersebut (Al-Attas, 1975, 6). Pandangan
tidak berpihak dan penekanan terhadap objektiviti sebenarnya merupakan
sebuah pandangan yang telah memilih untuk mengambil kerangka dan
teori yang meletakkan rasionalisme sekular atau empirisisme sebagai
sumber pengetahuan yang paling jitu, dan oleh itu, bukanlah sebuah
pandangan yang berkecuali dan objektif. Rasionalisme dan empirisisme
sebeginilah yang Al-Attas persoal dan perbahaskan, kerana kerangka
teori ini akan lebih cenderung kepada tafsiran yang diwarnai pengalaman
sejarah Barat yang telah mengenepikan kepentingan rohani dan agama
kepada masyarakat tempatan yang dikaji, kerana beranggapan bahawa
kepentingan ini bersifat di luar kerangka empirikal dan rasional, dan

inilah apa yang dipanggilnya sebagai sekularisasi (Al-Attas 1993, 17).

TEORI SEKULARISASI AL-ATTAS

Analisa Dussel dan Grosfoguel, walaupun ada menyebut tentang
pensekularan sifat-sifat Tuhan dalam falsafah Descartes, ianya tidak
cukup meluas lagi untuk menunjukkan bagaimana perkembangan
falsafah Eropah membawa kepada penguasaan atau kelebihan ilmu
Eropah keatas masyarakat Melayu Islam. Analisa Al-Attas lebih
tertumpu kepada kesan sekularisasi keatas pandangan alam Islam yang
telah bertapak dalam masyarakat Melayu Islam di rantau ini. Menurut al-
Attas, kesan sekularisasi terhadap pandangan alam Islam ialah dalam

merubah sepenuhnya faham-faham tentang agama, ilmu, keadilan dalam



Dayang Nurhazieqa Hamzani

masyarakat Melayu-Islam dan ini yang memungkinkan masyarakat
tempatan menyerap epistemologi yang bersifat sekular dari Barat dan
menyingkirkan tradisi ilmu mereka sendiri (Al-Attas 1993, 17-18).
Dalam amatan al-Attas, penjajahan yang dilakukan oleh Barat telah
melakukan dua proses penting dalam membawa kepada penghapusan
ilmu Melayu-Islam dan dominasi kerangka ilmu Eropah. Proses yang
pertama ialah dalam memutuskan masyarakat Islam daripada
mempelajari tradisi ilmu Islam melalui sistem pendidikan, manakala
proses yang kedua ialah dalam memasukkan faham ilmu Barat serta
unsur-unsur, nilai-nilai, faham dan konsep-konsep Kebudayaan Barat
kedalam sistem pendidikan ini (al-Attas 2001, 47). Proses yang kedua ini
juga digelar sebagai pembaratan oleh al-Attas, dimana pembaratan disini
membawa maksud ilmu yang telah diwarnai perwatakan dan
keperibadian budaya dan ketamadunan Barat yang disertai pandangan
Barat terhadap insan, alam dan Tuhan (al-Attas 1993: 162). Analisa yang
dibangkitkan oleh Grosfoguel dan Dussel tentang penghapusan ilmu dan
kelebihan epistemik mempunyai persamaan dengan pengamatan al-Attas

tentang kesan sekularisasi terhadap ilmu tempatan.

Menariknya, analisa Al-Attas bukanlah berasal dari perspektif yang
reaktif atau yang ingin menyerlahkan tradisi epistemologi masyarakat
tempatan semata-mata. Analisa Al-Attas lahir dari pemerhatiannya
terhadap proses pensekularan yang mula berlaku keatas masyarakat Barat
sendiri dan kemudiannya tersebar kepada masyarakat Islam melalui

kolonialisme. Berbeza dari Grosgofuel, al-Attas tidak merangka



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

kritikannya kepada Barat dari perspektif anti-kolonial semata, kerana
analisa yang Al-Attas lakukan lebih sesuai dikategorikan sebagai kritikan
terhadap falsafah Barat secara keseluruhan. Al-Attas memberikan analisa
menyeluruh keatas langkah-langkah pengukuhan pensekularan di
masyarakat Barat yang kemudiannya menghasilkan masyarakat yang
keseluruhannya sekular dalam pandangan hidup. Oleh itu, kritikannya
terpakai secara meluas, dan bukan hanya terpakai kepada negara-negara
yang pernah dijajah. Pensekularan dan pembaratan boleh berlaku tanpa
adanya kolonialisme, ataupun setelah tamatnya kolonialisme. Ini boleh
menjelaskan  kenapa negara-negara yang tidak pernah melalui
kolonialisme seperti Iran, Jepun, mahupun Thailand, turut sama
terbelenggu dengan pensekularan dalam pandangan alam mereka kini.
Pensekularan juga akan masih berlaku meskipun sesuatu bangsa itu telah
melakukan tentangan terhadap kuasa kolonialisme secara kekerasan dan
keseluruhan, sepertinya Indonesia. Pun begitu, fokus utama Al-Attas
tetap kepada menganalisa ancaman pensekularan atau sekularisasi
kepada pandangan alam masyarakat Islam khususnya di kepulauan

Melayu-Indonesia.

Menurut Al-Attas, sekular berasal dari istilah Latin, saeculum, yang
membawa maksud zaman sekarang ataupun masa kini (Al-Attas 1993,
16). Konsep sekular pula merujuk kepada keadaan dunia pada sesuatu
masa atau zaman, di mana dunia dilihat sebagai mengikuti sebuah proses
sejarah. Justeru, zaman dilihat sebagai sentiasa mengalami perubahan

dan begitu jugalah kefahaman manusia tentang nilai yang akan berubah



Dayang Nurhazieqa Hamzani

seiring peredaran zaman, lalu menghasilkan relativisme nilai.
Pensekularan merupakan sebuah usaha yang membebaskan akal dan
bahasa daripada kawalan agama atau kawalan metafizikal (Al-Attas
1993, 17). Dalam proses pensekularan, pemahaman manusia terhadap
alam sekelilingnya diceraikan dari pemahaman berunsur agama.
Terdapat tiga dimensi pensekularan iaitu penghilangan pesona dari alam
(disenchantment of nature); penghapusan kesucian dan kemutlakan nilai-
nilai (deconsecration of values); dan peniadaan kesucian dan
kewibawaan agama dalam politik (desacralization of politics) (Al-Attas
1993, 18; Muammar 2021, 127). Proses pensekularan bukanlah berasal
daripada agama Kristian mahupun Injil, tetapi berasal dari tafsiran
masyarakat Barat terhadap agama Kristian kerana mereka telah
memasukkan elemen Barat ke dalam agama tersebut. Pensekularan
agama Kristian, bagi al-Attas, bermula dengan pembaratannya, apabila
falsafah Yunani dimuatkan kedalam ajaran Kristian lalu memulakan
bibit-bibit keraguan dan skeptisisme (al-Attas 1993, 22). Bagi Al-Attas,
pembaratan ajaran Kristian bermula dengan kemasukan unsur-unsur
ajaran dan kepercayaan Kebudayaan Barat yang terdiri dari ajaran Kuno
Yunani dan Rumawi yang mempunyai penduaan mutlak sebagai asasnya
(al-Attas, 2001, 20). Maka disini, berbeza dengan Grosfoguel dan Dussel
yang mengepilkan kolonialisme dengan kemodenan eurosentris, Al-Attas
bukan hanya fokus kepada kemodenan semata, tetapi apa yang dipanggil
sebagai pembaratan (westernisation) yang membawa kepada
pensekularan. Kemodenan dalam penulisan al-Attas ialah apabila nilai-
nilai rasional dan pengetahuan akliah mula disebarkan kepada sesuatu

masyarakat yang membolehkan seseorang melepaskan dirinya dari



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

belenggu mitos dan magis (Al-Attas 1990, 4). Ini merupakan suatu
proses kematangan akal ke arah perkara yang lebih rasional dan
intelektual, dan proses ini, pada hakikatnya, bukanlah sesuatu yang
negatif. Malahan, pada hemat al-Attas, penyebaran Islam ke kepulauan
Melayu-Indonesia telah membawa masyarakat Melayu kepada
kemodenan yang menjadikan mereka lebih rasional dan mencintai
intelektualisme (Al-Attas 1990, 4, 19-20). Namun, apa yang menjadi
kritikan ialah semangat rasionalisme Barat yang sekular yang
memisahkan pandangan akliah dari tanggapan rohani dan ilmu wahyu
(Al-Attas 1995, 119), berbeza dengan semangat rasional yang dianjurkan

dalam Islam.

Analisa Al-Attas mengenai penduaan antara akal dan wahyu berkait rapat
dengan kritikannya terhadap falsafah Barat yang berasaskan penduaan
mutlak (al-Attas 2001, 21). Penduaan ini boleh dilihat berasal dari
pengenalan falsafah Yunani kepada ahli fikir Kristian di Eropah yang
mewujudkan pertembungan antara falsafah Yunani yang menumpukan
kepada cerapan akal, serta ajaran Kristian yang berasaskan doktrin
kepercayaan agama. Walaupun wujud aliran falsafah Yunani dan Rom
yang mengutamakan kerohanian, namun sejarah pemikiran Barat
menyaksikan rasionalisme dan naturalisme Aristotle diangkat menjadi
kerangka falsafah utama dimana alam dilihat sebagai sebuah objek kajian
yang mampu difahami oleh akal manusia (Al-Attas 1993, 33). Namun
begitu, kajian ini menggunakan akal semata dan membawa kepada
percanggahan dengan doktrin-doktrin agama, dan ini yang menghasilkan
penduaan antara ilmu wahyu dan ilmu akal dalam masyarakat Eropah

zaman pertengahan. Percubaan untuk mengharmonikan antara Aristotle



Dayang Nurhazieqa Hamzani

dan Injil oleh ahli Skolastik pula sebenarnya meng-Yunani-kan prinsip-
prinsip agama Katolik (Al-Attas 1993, 7). Terdapat beberapa prinsip
yang dipegang dalam falsafah hidup Yunani yang bercanggah dengan
doktrin Katolik, antaranya ialah dalam pandangan tentang hakikat

kewujudan.

Analisa sekularisme yang dibuat Al-Attas dalam Islam and Secularism
(1993) mengupas sejarah intelektual Barat dari zaman Yunani Klasik
kepada zaman moden. Secara ringkasnya, asas sekularisasi dapat dilihat
dalam perbincangan tentang wujud oleh pemikir Skolastik dimana
mereka perlu memperdamai dua pandangan iaitu pandangan Yunani,
yang mendakwa bahawa alam itu wujud sejak azali dan bersifat abadi,
dengan kepercayaan agama Kristian yang menyatakan bahawa alam itu
diciptakan Tuhan. Tradisi Skolastik tidak berjaya dalam mendamaikan
kedua pandangan ini kerana pada asasnya, metafizika mereka berbeza.
Kepercayaan bahawa Tuhan menciptakan sesuatu daripada tiada apa-apa
bercanggah dengan falsafah Yunani yang mengandaikan ada nya jirim
(matter) yang bersifat sedia ada untuk membentuk benda-benda di dunia.
Falsafah Skolastik pula menggunakan kerangka hylomorphic (bentuk-
jirim) Aristotle. Jadi, usaha mendamaikan teologi Kristian dengan
falsafah Yunani yang saling bercanggah akan membawa kepada
penduaan ontologi dimana ahli Skolastik meletakkan adanya mahiyyah
(essence) bagi setiap benda dalam dunia namun kewujudan (existence)
setiapnya diberikan Tuhan. Inilah yang dipanggil sebagai pandangan
ontologi yang berteraskan mahiyyah (essentialist metaphysics) yang
membawa kepada epistemologi yang memperakui bahawa, jika semua

benda mempunyai mahiyyah, maka setiap mahiyyah boleh diketahui oleh



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

akal manusia. Hal ini menghasilkan permasalahan epistemologi tentang
bagaimanakah sesuatu kewujudan itu dapat diketahui dan difahami

(intelligibility) (Al-Attas 1993, 9-10).

Hasil permasalahan ini membawa kepada perbahasan rasionalisme-
empirisme pada abad ke-17, yakni, perbahasan tentang apakah
kewujudan sesuatu itu boleh difikirkan secara akliah (rasionalisme),
ataupun dialami menggunakan pengalaman deria (empirisme). Kesan
dari perbahasan ini boleh dilihat dalam keraguan atau skeptisisme
terhadap wujud dalam penulisan Descartes (Descartes 1982, terbitan asal
1644). Sebagai rumusan, ketidakpastian dalam ontologi dan hakikat
kewujudan telah menghasilkan keraguan epistemologi. Penduaan
diantara penaakulan akal (reason) dan ilmu wahyu (revelation) turut
terbentuk dari keraguan ini apabila tradisi keilmuan Barat merumuskan
bahawa hakikat kewujudan hanya boleh difahami dan dibuktikan melalui
hujahan rasional dan pencerapan deria, manakala hakikat kewujudan
yang tidak dapat difahami melalui kedua jalan ini ialah hakikat yang
berasaskan kepercayaan semata, tidak kukuh dan tidak dapat dijadikan
asas sains mahupun sejarah. Inilah penduaan antara ilmu agama dan ilmu
akal/sains, dimana ilmu agama dianggap tidak rasional ataupun saintifik.
Maka tidak hairanlah jika para orientalis Barat ataupun pengkaji sejarah
didikan Barat mengenepikan sumber yang bersifat kerohanian apabila

mengkaji sejarah masyarakat di kepulauan Melayu-Indonesia.

PERBANDINGAN TEORI DEKOLONISASI AMERIKA LATIN
DAN TEORI DEWESTERNISASI/PENAFIBARATAN AL-ATTAS



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Terdapat dua perbezaan diantara pandangan yang dikemukakan
oleh Al-Attas dan Grosfoguel/Dussel. Jika pemikir dekolonial dari
Amerika Latin melihat kepada penjajahan Amerika Selatan sebagai
pencetus kemodenan dan tradisi keilmuan zaman Pencerahan di Eropah,
Al-Attas meletakkan pertembungan dengan budaya keilmuan Islamlah
yang menjadikan tradisi keilmuan bercambah dan berkembang di
Eropah, seperti yang dapat disaksikan dari kemasukan ilmu-ilmu dari
ahli falsafah, sains dan perubatan Yunani dan Arab pada awal zaman
pertengahan di Eropah (al-Attas 2001, 15-16). Perbezaan yang kedua
ialah, pada tafsiran Al-Attas, penekanan terhadap akal manusia sebagai
sumber ilmu serta penduaan ontologi dan epistemologi bukanlah berasal
daripada Descartes dan zaman moden, namun unsur tersebut telah lama
ada sejak awal lagi iaitu dari falsafah Yunani dan falsafah Eropah zaman
pertengahan. Pada al-Attas, unsur ini merupakan sifat-sifat utama
kebudayaan Barat, dan agama Kristian mula menunjukkan unsur-unsur
penduaan ini apabila pusatnya berpindah dari timur (Konstantinople) ke
barat (Rom) dan dipengaruhi oleh falsafah Yunani (al-Attas, 2001, 18).
Adakah perbezaan kedua-dua teori ini semestinya bertentangan? Pada
hemat penulis, kedua-dua perbezaan ini bersifat melengkapi dan

bukannya bertentangan secara hakiki.



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

Jadual 1: Perbandingan Teori Grosfoguel/Dussel dengan Al-Attas

Grosfoguel/Dussel Perbezaan Al-Attas
Bermula selepas Eropah 1) Faktor Bermula setelah ilmu-ilmu
menjajah Amerika Latin perkembangan ilmu dari Yunani dan ilmuwan
(Abad ke 16). Penemuan- sains di Barat Arab diterjemah dari bahasa
penemuan di benua yang Arab ke Latin pada awal
tidak pernah dikaji oleh zaman pertengahan (Abad ke
tradisi ilmu sains Yunani 11-12)

mendorong kepada
perkembangan ilmu sains

moden di Eropah
Bermula dengan Descartes |2) Asal-usul teori Sifat asasi kebudayaan Barat
dan dibentuk oleh penumpuan sejak zaman Yunani.
pengalaman Eropah terhadap akal
menjajah Amerika Latin manusia sebagai
sumber ilmu
pengetahuan

Pada perbezaan yang pertama, iaitu naratif yang dibawa oleh pemikir
dekolonial Latin mengenai penemuan benua Amerikalah yang
menyebabkan ilmu sains berkembang di Eropah, kajian para sejarawan
sains banyak yang menyokong dakwaan ini. Apabila benua Amerika
Latin ditemui dan diterokai oleh orang Eropah, kepelbagaian flora dan
fauna serta tradisi sains masyarakat Aztec mencabar fakta-fakta sains
yang diterima oleh ilmuwan Eropah pada ketika itu (Poskett 2023, 30-
37). Ini kerana, kerangka sains alam tabi’i yang digunakan di Eropah
berteraskan sains Yunani seperti Ptolemy, Galen dan Aristotle yang
memperoleh fakta mereka dari pemerhatian kepada alam flora dan fauna

di ‘Dunia Lama.” Kewujudan masyarakat manusia yang bertamadun di



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Amerika Latin juga mencabar persepsi orang Kristian Eropah yang
menganggap manusia semuanya berasal dari Nabi Adam, namun
penemuan benua Amerika mewujudkan masalah dalam menjelaskan asal
usul masyarakat disitu yang dipisahkan oleh lautan Atlantik yang luas.
Hal-hal ini mendesak para ilmuwan Eropah untuk kembali meneliti
andaian-andaian yang menjadi asas kepada sains yang diamalkan mereka
dan hal ini membawa kepada perkembangan sains moden. Para saintis
Eropah juga banyak mengambil manfaat dari tradisi ilmu Aztec yang
banyak menyimpan maklumat tentang kepelbagaian flora dan fauna serta
keadaan geografi kawasan mereka (Poskett 2023, 29). Sumbangan dari
benua Amerika kepada perkembangan ilmu di Eropah berlangsung
sepanjang zaman kolonialisme. Sebagai contoh, kini telah dibuktikan
bahawa penemuan proses yang menghasilkan besi tempa sebenarnya
dipelopori oleh hamba-hamba berketurunan Afrika yang bekerja di
kilang-kilang British di Jamaica, dan bukannya sebuah penemuan oleh
warga Bristish dan proses ini amat penting dalam Revolusi Industri di
Britain dan Eropah secara keseluruhannya (Bulstrode 2023). Semua ini
menunjukkan bahawa dakwaan Grosfoguel dan Dussel tentang peri
pentingnya penemuan benua Amerika kepada percambahan ilmu sains di

Eropah itu benar.

Namun begitu, ini tidak menafikan pernyataan Al-Attas mengenai
kepentingan budaya ilmu yang dikembangkan oleh ilmuwan Arab dan
Islam yang kemudiannya diperkenalkan kepada Eropah Barat, kerana
dakwaan ini juga mempunyai bukti dari pengkaji sejarah sains. Sebagai
contoh, teknologi ilmu astronomi yang diamalkan di Syria, Iraq dan Iran

amat berpengaruh dalam mencetuskan penemuan astronomi yang penting



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

1aitu perubahan dari alam yang bersifat geosentrik ke heliosentrik (Ragep
2007, 67). Tokoh astronomi dari Poland, Nicolaus Copernicus, merujuk
lima ahli astronomi dari dunia Islam dalam bukunya yang
membincangkan alam yang bersifat heliosentrik (Ragep 2007, 65). Pada
hemat penulis, pernyataan mengenai kepentingan dan sumbangan kepada
sains Barat sama ada dari Amerika Latin ataupun dunia Islam bukanlah
suatu percanggahan, namun merupakan sebuah rangkaian peristiwa
pengukuhan ilmu sains yang berlaku disebabkan perpindahan ilmu dan
persilangan budaya. Tidak dinafikan bahawa tradisi keilmuan Barat
menjadi lebih kaya dan lebih tepat hasil dari pertembungan dengan
tradisi keilmuan Amerika Latin, namun ini tidak menyangkal fakta
bahawa tradisi keilmuan Eropah banyak menerima sumbangan dan
pengaruh dari dunia Islam dalam menyedarkan Eropah kepada sisi
intelektualisme. Ini yang dimaksudkan apabila kedua-dua fakta ini boleh

diterima sebagai saling melengkapi.

Berkenaan dengan perbezaan yang kedua pula, mengenai kemunculan
tradisi falsafah dan sains yang berpusatkan kepada akal manusia dan
membawa kepada penduaan ontologi dan epistemologi, teori Al-Attas
yang meletakkan penduaan ini pada tradisi keilmuan Yunani yang
membentuk asas tradisi keilmuan falsafah Barat juga dapat disokong
dengan pengamatan bahawa sememangnya sifat falsafah Yunani lebih
cenderung kepada aliran yang meninggikan akal manusia. Ini boleh
disaksikan dalam karya ahli falsafah Yunani terawal, Parmenides, yang
meletakkan akal manusia sebagai sumber ilmu yang pasti (Parmenides
2009, 60). Dalam sejarah falsafah Barat, tradisi falsafah Peripatetik yang

diasaskan oleh Aristotle juga diangkat dan berjaya menggantikan tradisi



Dayang Nurhazieqa Hamzani

falsafah yang lebih kearah kerohanian pada zaman pertengahan
(Copleston 2003, 300). Seawal abad ke-5 M lagi sudah ada perbahasan
mengenai agama dan falsafah yang dianggap bertentangan seperti yang
dicatat oleh Augustine (Augustine & Schaff 1984, 189). Oleh itu,
penduaan epistemologi dan ontologi yang dikatakan bermula dengan
Descartes oleh Dussel dan Grosfoguel kurang tepat dan tidak mengambil
kira sejarah sebelum Descartes. Teori ini juga melihat zaman moden iaitu
abad ke-17 seakan-akan terasing dan terpisah dari zaman sebelumnya.
Cara pandang ini juga sebenarnya merupakan perbezaan utama analisa
Al-Attas dengan analisa dekolonial Dussel dan Grosfoguel. Al-Attas
membuat pengamatan kepada sejarah intelektual Barat secara
keseluruhan manakala fokus Dussel dan Grosfoguel pula bermula pada
abad ke-15 oleh kerana pada zaman itulah penjajahan Eropah keatas
Amerika Latin bermula. Pun begitu, perbezaan ini juga boleh dikatakan
tidaklah bercanggah secara hakiki, kerana teori Al-Attas tidak menafikan
penduaan ontologi dan epistemologi seperti yang dihuraikan oleh
Grosfoguel dan Dussel. Cumanya, mungkin kedua-dua pemikir Amerika
Latin ini boleh mengambil kira analisa Al-Attas mengenai asal-usul
penduaan ini yang bermula lebih awal sebelum Descartes dalam sejarah

keilmuan Barat.

Perbezaan fokus ini boleh disimpulkan sebagai berpunca dari cara
pandang pemikir-pemikir ini yang berbeza. Al-Attas melihat penjajahan
sebagai penzahiran kepada masalah akar iaitu falsafah dan pandangan
alam disebalik kebudayaan Barat yang berbeza dari dan bertentangan
dengan pandangan alam Islam. Pemikir dekolonial Amerika Latin pula

majoriti beragama Kristian dan berbudaya Eropah akibat kesan



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

penjajahan yang lebih meluas di sana. Cabaran mereka ialah dalam
menganalisa penindasan yang dilakukan oleh penjajah Eropah kepada
kehidupan asal masyarakat di negara Amerika Latin, dan masa yang
sama menganut dan hidup dalam agama dan budaya para penjajah.
Kebanyakan mereka juga merupakan keturunan Eropah seperti Dussel
yang berketurunan Jerman dan bukannya berketurunan masyarakat asal
Amerika Latin. Hal ini mungkin sedikit sebanyak memberi sebuah titik
buta dalam mengkritik kebudayaan Barat dan kebudayaan Eropah.
Walaupun pemikir dekolonial sememangnya mencabar pandangan
Eurosentrik dan memajukan wacana teologi pembebasan (/iberation
theology), iaitu usaha untuk membebaskan agama Kristian yang mereka
anuti dari lensa eurosentrisme dan rasisme, mungkin fokus wacana ini
dalam menyalahkan Descartes perlu diperluas kepada keseluruhan
kebudayaan Kristian Barat yang meliputi sejarah intelektual sebelum
Descartes. Latar belakang yang memungkinkan suatu titik buta ini tidak
ada di Malaysia oleh kerana penjajahan kuasa-kuasa Eropah keatas alam
Melayu tidak berjaya mengubah agama yang dianuti kebanyakan
masyarakat tempatan kecuali beberapa etnisiti seperti kaum Iban,
Kadazan dan lain-lain bumiputera di Sabah dan Sarawak. Walaupun
jumlah masyarakat ini ramai, ia masih tidak membentuk majoriti dan
secara keseluruhannya, Islam masih lagi kekal menjadi agama majoriti di
Malaysia, Brunei dan Indonesia, seperti sebelum penjajahan Eropah.
Oleh itu, kritikan al-Attas terhadap kolonialisme sebenarnya merupakan
cabang dari kritikan menyeluruh terhadap tradisi keilmuan Barat dan
bukan hanya tertumpu kepada Eropah Moden. Ini merupakan perbezaan

utama diantara kritikan dekolonial para pemikir Amerika Latin dengan



Dayang Nurhazieqa Hamzani

al-Attas, di mana kritikan al-Attas mencakupi juga kritikan terhadap
falsafah Kristian Skolastik dan bukan hanya tertumpu kepada aspek

kemodenan dan penjajahan.

KESIMPULAN

Wacana dekolonial yang amat rancak dibincangkan di Amerika Latin
kaya dengan analisa-analisa tentang faktor dan kesan penjajahan minda
dan ini amat menarik untuk dibawa kepada bidang akademik di
Malaysia untuk diulas. Namun begitu, memandangkan pengalaman
penjajahan di Amerika Latin berbeza dengan Malaysia dan Indonesia,
perhatian perlu diberikan kepada kesan penjajahan kepada pendidikan
di rantau ini yang bersifat halus ataupun tersirat. Ini memerlukan
analisa yang lain terhadap konsep ilmu dan pendidikan yang difahami
oleh penduduk di sini, dan bagi tradisi Melayu-Islam, analisa ilmu oleh
Al-Attas dan kesan sekularisasi keatas ilmu dapat digunakan untuk
melengkapi wacana dari Amerika Latin. Pun begitu, kajian yang lebih
meluas tentang sejarah institusi pendidikan di Malaysia/Indonesia pada
zaman penjajahan seperti kurikulum sekolah atau madrasah, bilangan
pelajar, tahap dan latar belakang pendidikan para guru juga berguna
supaya kesan penjajahan lebih dapat difahami dengan lebih mendalam.
Perhatian juga perlu diberikan kepada aspek lain pemutusan ilmu
masyarakat tempatan iaitu keberadaan khazanah ilmu di di institusi

bekas penjajah di negara-negara Eropah yang menyukarkan kajian dan



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

kesedaran terhadap kandungan khazanah ilmu itu. Terdapat juga
analisa yang berada di luar skop artikel ini, yang mungkin boleh
dikembangkan untuk menyiasat faktor-faktor lain yang menyukarkan
usaha penyahjajahan, sebagai contoh, persilangan antara politik dan
sistem pendidikan dan kesan neokolonialisme keatas kedua-duanya.
Akhir sekali, kelebihan epistemik Eropah yang masih berbekas di
institusi pengajian dan para akademik di Malaysia dan ini perlu
dianalisa bersama dengan kesan neokolonialisme keatas sistem
pendidikan di Malaysia perlu dianalisa semula supaya ianya tidak

meminggirkan tradisi keilmuan tempatan.

RUJUKAN

Buku

Alatas, S. H. 1977. Intellectuals in Developing Society. London:
Routledge.

—. 2015. The Problem of Corruption. Petaling Jaya: The Other Press.

Al-Attas, S. M. N. 1975. Comments on the Reexamination of al-Ranirt’s
Hujjat al- Siddiq: A Refutation. Kuala Lumpur: Museums Department

—. 1990. Islam dalam sejarah dan kebudayaan Melayu: suatu
mukaddimah mengenai peranan Islam dalam peradaban sejarah
Melayu-Indonesia, dan kesannya dalam sejarah pemikiran,
bahasa, dan kesusasteraan Melayu. Kuala Lumpur: Angkatan
Belia Islam Malaysia.

—. 1993. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute
of Islamic Thought and Civilization.



Dayang Nurhazieqa Hamzani

—. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of
the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization.

—. 2001. Risalah untuk kaum muslimin. Kuala Lumpur: Institut
Antarabangsa Pemikiran dan Tamadun Islam.

—. 2011. Historical Fact and Fiction. Kuala Lumpur: Penerbit UTM
Press, Universiti Teknologi Malaysia.

—. 2023. Tarikh Sebenar Batu Bersurat Terengganu. Kuala Lumpur:
RZS-CASIS, Akademi Jawi Malaysia.

Augustine, & Schaff, P. 1984. St. Augustin's City of God and Christian
Doctrine [A Select Library of the Nicene and Post-Nicene
Fathers of the Christian Church - Volume II] (Vol. 2). Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans Pub Co.

Awang, R. 2006. Perkembangan institusi pondok di Nusantara:
pengaruhnya di negeri Kedah. Kuala Lumpur: Penerbit
Universiti Teknologi Malaysia.

Copleston, F. 2003. History of Philosophy Volume 2: Medieval
Philosophy. Bloomsbury Academic.

Dussel, E. 2013. Ethics of Liberation: In the Age of Globalization and
Exclusion (A. A. Vallega, Ed.; N. Maldonado-Torres, Y. Angulo,
C. P. Bustillo, E. Mendieta, & A. A. Vallega, Trans.). Durham,
N.C.: Duke University Press.

Fanon, F. 2004. The Wretched Of The Earth (R. Philcox, Trans.). New
York City: Grove Press.

Maldonado Torres, N. 2018. Fanon and Decolonial Thought. In
Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (799-803).
Springer.

Mignolo, W. 2005. The Idea of Latin America. Hoboken: Wiley.

Parmenides 2009. The Fragments of Parmenides: A Critical Text with



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

Introduction and Translation, the Ancient Testimonia and a
Commentary (A. H. Coxon & R. D. McKirahan, Eds.; A. H.
Coxon & R. D. McKirahan, Trans.). Las Vegas: Parmenides Pub.

Poskett, J. 2023. Horizons: A Global History of Science. London:
Penguin UK.

Uthman, M. Z. 2022. Pemikiran dan Tamadun. Kuala Lumpur: Pusat
Kajian Sejarah dan Tamadun al-Sultan Abdullah (al-Asar), RZS-
CASIS.

Wan Daud, W. M. N. 2013. Peranan Universiti: Pengislaman llmu
Semasa, Penafibaratan dan Penafijajahan. Kuala Lumpur:
CASIS & HAKIM.

—. 2019. Budaya Ilmu: Makna dan Manifestasi dalam Sejarah dan
Masa Kini. Kuala Lumpur: CASIS & HAKIM

Jurnal

Abdul Rahim, A., & Mohd Nor, M. R. 2020. Institusi Pengajian
Pondok di Selangor: Kajian terhadap Sejarah dan Perkembangan.
Online Journal Research in Islamic Studies, 7(2), 1-12.

http://borneojournal.um.edu.my/index.php/RIS/article/view/2735
0

Alatas, S. H. 2000. Intellectual Imperialism: Definition, Traits and
Problems. Southeast Asian Journal of Social Science, 28(1), 23-
45.

Auliahadi, A., & Nofra, D. 2019. Tumbuh dan Berkembangnya
Kerajaan-Kerajaan Islam di Sumatera dan Jawa. Majalah llmiah
Tabuah, 23(1). https://doi.org/10.37108/tabuah.v2311.210

Bhambra, G. K. 2014. Postcolonial and Decolonial Dialogues.
Postcolonial Studies, 115-121.

Brunstetter, D. R., & Zartner, D. 2010. Just War against Barbarians:



Dayang Nurhazieqa Hamzani

Revisiting the Valladolid Debates between Sepulveda and Las
Casas. Political Studies, 59(3), 733-752.
https://doi.org/10.1111/].1467-9248.2010.0085

Bulstrode, J. 2023. Black metallurgists and the making of the industrial
revolution. History and Technology, 39 (1), 1-41.
10.1080/07341512.2023.2220991

Drewes, G. 1974. Nir al-Din al-Ranir1’s Hujjat al- Siddiq li-daf” al-
Zindiq, reexamined. Journal of the Malaysian Branch of the
Royal Asiatic Society, 47(2), 83-104.

Dussel, E. 2000. Europe, Modernity, and Eurocentrism. Nepantla:
Views from South, 1(3), 465-478.

Fahruddin, F. 2020. The Existence of Pesantren in The Dutch East
Indies Government Pressure. Cendekia, 18(2).
10.21154/cendekia.v18i2.1854

Garcia-Arenal, M. 2009. Religious Dissent and Minorities: The
Morisco Age. The Journal of Modern History, 81(4), 888-920.

Gohain, H. 2011. Two Roads to Decolonization: Tagore and Gandhi.
Economic & Political Weekly, 46(31), 23-26.
https://www.jstor.org/stable/23017870

Grosfoguel, R. 2013. The Structure of Knowledge in Westernized
Universities: Epistemic Racism/Sexism and the Four
Genocides/Epistemicides of the Long 16th Century. Human
Architecture: Journal of the Sociology of Self-Knowledge, 11(1),
73-90.
http://scholarworks.umb.edu/humanarchitecture/voll1/iss1/8

Harding, S. 2016. Latin American Decolonial Social Studies of
Scientific Knowledge: Alliances and Tensions. Science,
Technology, & Human Values, 41(6), 1063-1087.
https://www.jstor.org/stable/24778303

Khoo, K. K. 1974.. Malay Society, 1874—1920s. Journal of Southeast
Asian Studies, 5(2), 179-198.


https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.2010.0085

Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor

https://do1.0org/10.1017/S0022463400013862

Lailiyah, N. L., Khairunnisaa, A., & Ekaristiningrum, E. D. 2021.
Merawat ingatan peristiwa genosida dan dominasi VOC di
Banda tahun 1621 (dalam perspektif sosial-ekonomi).
Historiography: Journal of Indonesian History and Education,
1(4), 506-513.

Maldonado Torres, N. 2018. Fanon and Decolonial Thought. In
Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (799-803).
Springer.

Mat Zain, F., & Abu Bakar, 1. 2012. The Development of Pondok and
Madrasah in Kedah, 1909-1941. Advances in Natural and
Applied Sciences, 6(3), 275-279.
https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon~75a
f8tb7&sid=googleScholar&xid=b867c17¢

Mignolo, W.D., & M. Tlostanova. 2009. Global Coloniality and the
Decolonial Option. Kultur, 6, 130-147.

Muammar, K. 2021. Sekularisasi Etika dan Krisis Moral Masa Kini.
Afkar, 23(2), 121-170. https://doi.org/10.22452/afkar.vol23n02.4

Mustapha, A. M., Mat Zin, M. N., & Che Seman, Z. 2021. Peranan
Madrasah Muhammadiah dan Madrasah Rahmaniah Dalam
Pengajian Turath di Kelantan. E-PROSIDING KONVENSYEN
KEARIFAN NUSANTARA KE-3 ARIF 2021, 175-204.
https://oarep.usim.edu.my/jspui/handle/123456789/17874

Noel Miguez Passada, M. 2019. Discourses Analysis by a Decolonial
Perspective. In L. Suciu (Ed.), Advances in Discourse Analysis.
https://www.intechopen.com/chapters/65832

Permana, A., & Mawardi. 2017. Habaib in Batavia in the 17th
Century: A Study on the Roles of Habaib in the Process of
Islamization and Islamic Preaching. TAWARIKH: International
Journal for Historical Studies, 9(1), 23-32.
https://www .journals.mindamas.com/index.php/tawarikh/article/
view/891


https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon%7E75af8fb7&sid=googleScholar&xid=b867c17e
https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon%7E75af8fb7&sid=googleScholar&xid=b867c17e

Dayang Nurhazieqa Hamzani

Ragep, F. J. 2007. Copernicus and His Islamic Predecessors: Some
Historical Remarks. History of Science, 45(1), 65-81.
https://doi.org/10.1177/007327530704500103

Saraswati, U. 2011. The Significance and Purpose of Ancient
Manuscript for the Nation's Culture and Character Development

Through the History Teaching. Historia: Jurnal Pendidik dan
Peneliti Sejarah, 12(1), 97-116.

https://doi.org/10.17509/historia.v12i1.12120

Yusuf, N. 2022. Peranan Tokoh Melayu Tempatan dan Para Ulama
dalam Kebangkitan Semangat Nasionalisme dan Pengislahan
Masyarakat Islam di Sarawak. Proceedings Borneo Islamic
International Conference, 13, 328-338.

https://majmuah.com/journal/index.php/kaib1/article/view/276

Sumber atas talian

Burke, J., & Salih, Z. M. 2022. Sudanese museums seek return of
artefacts taken by British colonisers.
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-

museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers
(accessed April 2, 2023)

Gallop, A. 2013. Malay manuscripts digitisation project completes first
year - Asian and African studies blog. https://blogs.bl.uk/asian-
and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-
completes-first-year.html (Accessed April 2, 2023)

Harvey, S. 2022. Egyptians demand return of Rosetta Stone from British
Museum. https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-
demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-
b1043703.html (Accessed April 2, 2023)

Old Indonesian manuscripts located in Netherlands. 2012.
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-
manuscripts-located-in-netherlands (Accessed April 2, 2023)



https://majmuah.com/journal/index.php/kaib1/article/view/276
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-manuscripts-located-in-netherlands
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-manuscripts-located-in-netherlands

	KM early view cover page_KM-OA-12-23-0184.R3.pdf
	KM-OA-12-23-0184.R3_dayang.pdf
	KESIMPULAN


