
 

 

© Penerbit Universiti Sains Malaysia. This work is licensed under the terms of the Creative Commons 
Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 
 

 

 

 

 

Manuscript Title: Perbandingan Wacana Dekolonial Amerika Latin Dengan Wacana 

Pengislaman Ilmu Al-Attas 

Authors: Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Accepted Date: 15-October-2025 

 

 

 

Please cite this article as: Dayang Nurhazieqa Hamzani. Perbandingan Wacana Dekolonial Amerika 

Latin Dengan Wacana Pengislaman Ilmu Al-Attas. Kajian Malaysia (Early view). 

 

 

 

This is a provisional PDF file of an article that has undergone enhancements after acceptance, such as 

the addition of a cover page and metadata, and formatting for readability, but it is not yet the 

definitive version of record. This version will undergo additional copyediting, typesetting and review 

before it is published in its final form, but we are providing this version to give early visibility of the 

article.  



Kajian Malaysia (early view) 

© Penerbit Universiti Sains Malaysia. This work is licensed under the terms of the Creative 
Commons Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

PERBANDINGAN WACANA DEKOLONIAL AMERIKA LATIN 
DENGAN WACANA PENGISLAMAN ILMU AL-ATTAS 
 
A COMPARISON OF LATIN AMERICAN DECOLONIAL DISCOURSE 
AND AL-ATTAS’ ISLAMISATION OF KNOWLEDGE 
 

Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Jabatan Pengajian Kenegaraan dan Ketamadunan, Fakulti Ekologi Manusia, 

Universiti Putra Malaysia, 43400 UPM Serdang, Selangor 

 

Email: hazieqahamzani@gmail.com 

 

ABSTRAK 

 

Kajian ini membandingkan wacana penyahjajahan Amerika Latin yang 

dibincangkan oleh Ramon Grosfoguel dan Enrique Dussel dengan wacana 

pengislaman ilmu Syed Muhammad Naquib al-Attas. Fokus wacana 

Amerika Latin ialah dalam menghuraikan pemikiran yang membawa 

kepada kelebihan epistemik Eropah yang kekal di negara pasca 

penjajahan. Hal ini terjadi apabila epistemologi masyarakat watan 

dihapuskan, dikenali sebagai epistemicide, ataupun penghapusan sistem 

ilmu. Ini mendorong kepada fenomena minda terjajah yang menolak 

tradisi ilmu dan budaya sendiri. Kajian ini menggunakan kaedah analisa 

falsafah dan perbandingan teori dalam menghuraikan persamaan dan 

perbezaan kedua-dua wacana ini yang bergerak dari kritikan terhadap 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

penguasaan ilmu Barat. Pemikiran al-Attas mengenai kesan pensekularan 

keatas pandangan alam Islam juga dihuraikan untuk dipadankan dengan 

analisa Grosfoguel dan Dussel tentang asal-usul pemikiran penjajahan di 

Eropah. Kajian ini mendapati bahawa penghapusan sistem ilmu yang 

dilakukan oleh penjajah di alam Melayu bersifat lebih halus manakala 

perbezaan utama antara Al-Attas dan Grosfoguel/Dussel ialah Al-Attas 

mengkritik falsafah Barat secara keseluruhan dan bukan sahaja pada 

zaman penjajahan. Ini berbeza dengan Grosfoguel dan Dussel yang 

menumpukan kepada falsafah Eropah abad ke-17. Hasilnya, analisa 

sekularisasi al-Attas terhadap pandangan alam Islam didapati dapat 

memperkayakan lagi analisa Grosfoguel dan Dussel dan lebih sesuai 

digunakan untuk memahami penghapusan ilmu dalam konteks Malaysia. 

 

Kata kunci: penyahjajahan, dekolonial, penghapusan ilmu, sekularisasi, 

Al-Attas 

 

PENDAHULUAN 

Kajian ini meninjau wacana dekolonial yang dibincangkan oleh ahli 

falsafah dan sosiologi di Amerika Latin yang muncul dalam pertengahan 

abad ke-20 dan mengusulkan bahawa wacana yang serupa berlaku di 

Malaysia. Wacana dekolonial mencabar teori keilmuan Eropah tentang 

kemodenan yang dianggap terlalu berpusat kepada pengalaman Eropah 

Barat. Ianya juga dikritik kerana gagal mengambil kira sejarah penjajahan 

dan perluasan kuasa Eropah Barat keatas dunia ketiga, lantas 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

membataskan ilmuwan mereka dari meneliti kesan perluasan kuasa ini 

keatas tradisi keilmuan masyarakat tempatan. Pemikir dekolonial di 

Amerika Latin merasakan bahawa kesan-kesan penjajahan dapat difahami 

dengan lebih mendalam lagi jika dilihat dari perspektif Amerika Latin 

yang pernah dijajah Sepanyol dan Portugis (Harding 2016).  

Salah satu fokus kritikan dekolonial adalah fenomena kelebihan epistemik 

(epistemic privilege) Eropah yang muncul akibat penjajahan. Enrique 

Dussel dan Ramon Grosfoguel merupakan dua pemikir yang membawa 

analisa falsafah dalam wacana dekolonial dengan memberi tumpuan 

kepada sebab fenomena ini berlaku dimana sistem ilmu masyarakat 

tempatan dihapuskan pada zaman penjajahan dan digantikan dengan 

sistem ilmu Eropah, apa yang dikenali sebagai penghapusan sistem ilmu 

(epistemicide) (Grosfoguel 2013; Dussel 2013). Ini menyebabkan 

fenomena minda terjajah ataupun rasa rendah diri masyarakat pasca-

penjajahan yang menolak tradisi ilmu dan budaya sendiri dan lebih gemar 

mengangkat tradisi ilmu Eropah. Analisa mereka terhadap falsafah Eropah 

bermula dari kritikan ke atas dualisme ontologi dan epistemik dalam 

falsafah Descartes yang bertanggungjawab menjadikan falsafah dan tradisi 

ilmu Eropah dianggap lebih tinggi dan lebih rasional dari tradisi-tradisi 

ilmu masyarakat lain. Inilah yang mendorong kepada eurosentrisme dalam 

institusi pendidikan masyarakat pasca penjajahan sehingga kini. Hasilnya, 

walaupun telah merdeka, penghasilan ilmu daripada pemikir tempatan 

masih lagi bercorakkan pemikiran kolonial yang menganggap 

kerangka/sistem ilmu Eropah adalah satu-satunya penentu keabsahan 

sesuatu ilmu. 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Di Malaysia, wacana dekolonial, walaupun tidak dibincangkan 

menggunakan istilah ini, juga boleh didapati jika kita memahaminya 

sebagai sebuah usaha yang mengkritik atau mencabar teori dan kerangka 

ilmu Eropah dalam menganalisa pengalaman hidup, budaya, sejarah 

mahupun tradisi masyarakat tempatan, apa yang dikenali sebagai 

dewesternisasi/penafibaratan (Wan Daud 2013). Usaha ini tidak 

mengambil kritikan pasca-modenis sebagai kerangka teori tetapi 

mengkritik dari perspektif epistemologi tempatan sendiri. Kritikan jenis ini 

telah mula dibincangkan dalam sedekad dua selepas kemerdekaan Tanah 

Melayu dengan kemunculan karya-karya yang mencabar tafsiran dan teori-

teori orientalis keatas sejarah dan falsafah di alam Melayu. 

Antara contoh karya seperti ini ialah buku berjudul Preliminary Statement 

on a General Theory of Islamization of the Malay-Indonesian Archipelago 

(1969) oleh Syed Muhammad Naquib (SMN) al-Attas, The Myth of Lazy 

Native (1977) oleh Syed Hussein (SH) Alatas, serta kertas kerja The Malay 

Society, 1874-1920 (1974) oleh Khoo Kay Kim. Karya-karya ini mencabar 

teori pengkaji Barat dan memberi analisa alternatif dari perspektif 

masyarakat tempatan. Preliminary Statement memberi satu teori baharu 

tentang kedatangan Islam ke alam Melayu dengan mengetengahkan 

peranan ulama dari Yaman, The Myth of Lazy Native mencabar prasangka 

pribumi malas atau lembap yang dimomokkan oleh kuasa-kuasa Barat, 

manakalah The Malay Society mengetengahkan kemajuan ekonomi dan 

sistem pentadbiran orang Melayu yang telah wujud sebelum penjajahan 

British. Kewujudan kajian-kajian seperti ini menarik untuk dianalisa dan 

dibandingkan dengan wacana dekolonial yang sedang rancak 

dibincangkan oleh pemikir Amerika Latin terutamanya analisa tentang 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

kelebihan epistemik/penghapusan sistem ilmu yang turut berlaku di alam 

Melayu. Kajian dari dua rantau yang berbeza ini menunjukkan ada 

persilangan dalam idea-idea mereka, seperti kritikan Dussel dan 

Grosfoguel keatas pandangan alam Barat yang boleh didapati dalam karya 

SMN Al-Attas yang menganalisa kesan penjajahan Barat serta kesan 

sekularisasi kepada pandangan alam Islam.  

Kesalahan tidak sepenuhnya terletak pada pihak kolonial Barat, walaupun 

kerangka politik dan ekonomi global diakui memaksakan pandangan ini 

keatas dunia membangun. Masalah dalaman turut menyumbang kepada 

kemunduran negara-negara yang pernah dijajah. Analisa dekolonial di 

Malaysia memberi ruang kepada pandangan bernuansa sebegini yang turut 

mengkritik masyarakat negara membangun. SH Alatas mengkritik masalah 

rasuah dari sudut sosiologi dan psikologi dalam bukunya The Problem of 

Corruption (2015), serta masalah bebalisme dalam kalangan ahli 

akademik dalam Intellectuals in Developing Societies (1977). SMN Al-

Attas menganalisa kelemahan masyarakat Islam dalam bukunya Risalah 

Untuk Kaum Muslimin (2001) yang mendorong kepada kemunduran dan 

kelemahan budi.  

Tujuan makalah ini adalah untuk melihat sejauh mana wacana dekolonial 

Amerika Latin relevan dengan pengalaman penjajahan di alam Melayu 

khususnya di Malaysia, memandangkan kedua-dua peristiwa penjajahan 

Sepanyol dan Portugal ke atas benua Amerika agak berbeza dengan 

peristiwa penjajahan Portugal, dan kemudiannya Belanda dan British, 

keatas kerajaan-kerajaan di alam Melayu. Analisa falsafah yang dilakukan 

oleh Grosfoguel keatas dualiti epistemologi dan ontologi yang dimulakan 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

oleh Descartes mungkin masih lagi terbatas kerana perspektif yang 

memutuskan Descartes daripada tradisi Skolastik sebelumnya seakan-akan 

muncul dari keinginan untuk menyelamatkan tradisi Kristian Skolastik 

atau Katolik. Perhatian juga perlu diberikan kepada kesan penjajahan 

kepada pendidikan di rantau ini yang lebih bersifat halus ataupun tersirat. 

Ini memerlukan analisa lain terhadap konsep ilmu dan pendidikan yang 

difahami oleh penduduk di sini, dan bagi tradisi Melayu-Islam, analisa 

ilmu oleh Al-Attas dan kesan sekularisasi keatas ilmu dapat digunakan 

untuk melengkapi wacana dekolonial dari Amerika Latin dan rantau-

rantau lain yang digelar sebagai the Global South. Oleh itu, makalah ini 

akan memberi tumpuan kepada wacana dewesternisasi/penafibaratan Al-

Attas untuk dibandingkan dengan wacana dekolonial Dussel dan 

Grosfoguel. 

Kajian ini bersifat kualitatif dan menggunakan analisa falsafah serta 

perbandingan teori untuk mengkaji teori-teori yang dikemukakan. 

Perbandingan dibuat untuk menghuraikan bagaimana analisa 

pensekularan dan faham ilmu oleh al-Attas melengkapi analisa wacana 

dekolonial Amerika Latin. Kajian perpustakaan dilakukan untuk 

mencari fakta-fakta mengenai tradisi ilmu di Malaysia dan Indonesia 

semasa zaman penjajahan. 

 

TEORI DEKOLONIAL AMERIKA LATIN MENGENAI 

PENGHAPUSAN ILMU  



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

Wacana dekolonial merupakan lanjutan dari perbincangan pascakolonial 

dan lahir daripada kerjasama ilmiah ahli-sosiologi, antropologi dan 

falsafah di universiti-universiti di Amerika Syarikat serta Amerika Latin 

pada akhir tahun 1990-an dan pertengahan tahun 2000 (Noel Míguez 

Passada 2019, 3). Kebanyakan daripada para ilmuwan ini berasal dari 

negara-negara Amerika Latin ataupun merupakan mereka yang 

berketurunan Hispanik di Amerika Syarikat, lantas membentuk golongan 

ilmuwan diaspora di negara-negara Eropah atau negara Barat yang lain 

(Bhambra 2014). Wacana dekolonial menentang penjajahan, kemodenan 

dan pemusatan ilmu yang bersifat Eurosentris dan memberi penekanan 

kepada kerangka ilmu dan perspektif tempatan Amerika Latin. Bagi 

pemikir-pemikir ini, wacana dekolonial perlu diusahakan kerana ianya 

berbeza dari wacana pascakolonial dan pasca-strukturalis yang 

menganalisa isu menggunakan kerangka epistemologi pemikir dari 

Eropah, dan analisa ini pula masih tidak bebas dari perspektif 

kolonialisme, walaupun wacana mereka bersifat kritis terhadap 

kolonialisme dan penindasan secara amnya. Wacana pascakolonial masih 

lagi mengekalkan kerangka yang melihat orang bukan Eropah sebagai 

berbeza (the Other) dan tidak bertamadun (barbarian) (Noel Míguez 

Passada 2019, 4). Analisa yang masih mengekalkan perspektif kolonial ini 

dikhuatiri tidak mampu untuk meneliti penindasan yang telah dan masih 

berlaku keatas masyarakat tempatan dan tidak akan dapat membetulkan 

ketidakadilan yang berlaku. 

Istilah ‘kolonialiti’ ditakrifkan sebagai sisi gelap kemodenan yang dicapai 

oleh Eropah, dimana agenda perobohan, penghapusan masyarakat 

tempatan dan perampasan hasil bumi yang dilakukan oleh kuasa imperialis 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Eropah diberi justifikasi sebagai proses menyelamat, proses peradaban 

atau pembawa kemajuan kepada masyarakat pribumi manakala tradisi atau 

sistem ilmu masyarakat tempatan dihapuskan (Mignolo 2005, 5-6; 

Tlostanova dan Mignolo 2009). Wacana dekolonial pula berusaha untuk 

membetulkan perspektif ini dengan meraikan sistem ilmu dan bahasa serta 

cara hidup golongan yang pernah dijajah, khususnya masyarakat tempatan 

di benua Amerika Latin untuk menghasilkan analisa yang bebas dari 

tafsiran Eropah (Mignolo 2005, 32-34). Usaha ini mendapat sambutan 

daripada pemikir benua Afrika dan Asia, sekaligus meluaskan lagi wacana 

dekolonial yang menganalisa kemodenan dan kesan penjajahan Eropah 

keatas negara-negara dunia ketiga ataupun yang dikenali juga dengan 

gelaran “the Global South”. Perlu diingatkan bahawa wacana yang 

menentang tafsiran Orientalis ataupun kolonialisme Eropah bukanlah 

bermula di Amerika Latin, namun suatu proses yang muncul secara 

organik dan pada masa yang sama di negara-negara Asia dan Karibia-

Afrika yang pernah dijajah dan ini digerakkan oleh pemikir tempatan di 

kawasan itu sejak abad ke-19 dan abad ke-20 lagi. Sebagai contoh, 

sasterawan ulung Bengal, Rabindranath Tagore, mengkritik dasar 

pendidikan British yang merosakkan tradisi ilmu di India (Gohain 2011, 

25), dan pemikir dari Martinique, Frantz Fanon, mengkritik kesan 

penjajahan yang menyahinsanikan masyarakat yang dijajah sehingga 

melahirkan perangai yang suka mengagung-agungkan penjajah mereka 

(Fanon 2004; Maldonado Torres 2018).  

Berbalik kepada wacana dekolonial Amerika Latin, antara teori penting 

dari wacana ini ialah kepercayaan bahawa kemodenan dan perluasan kuasa 

yang dicapai oleh Eropah pada zaman moden hanyalah mampu dicapai 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

dengan penemuan dan penjajahan benua Amerika (Mignolo 2005, 6; 

Dussel 2013, 26). Hanya dengan penjajahan keatas benua Amerikalah 

Eropah dapat memperoleh sumber-sumber kekayaan yang kemudian 

melonjakkannya di persada dunia dari segi ekonomi dan ketenteraan. 

Sebagai contoh, penemuan lombong perak di Peru dan Mexico pada 1546 

telah membantu Sepanyol menguasai Afrika Utara dan mengalahkan 

armada laut Turki Uthmaniyah yang juga bersaing untuk menguasai 

kawasan itu (Dussel 2013, 31). Penyelidikan dalam sejarah sains juga 

menunjukkan sumbangan penting ilmu alam semulajadi dan ilmu 

perubatan tamadun Aztec di Mexico kepada kemajuan sains dan perubatan 

moden di Eropah hasil dari penaklukan Mexico oleh Sepanyol (Poskett 

2023, 23). Oleh kerana kaitan yang rapat antara kemodenan dan 

kolonialisme Eropah, maka wacana yang menentang penjajahan wajar 

diperluas untuk turut menganalisa sejarah kemunculan kemodenan. 

Terdapat dua pemikir dekolonial yang mempunyai teori yang menarik 

tentang asal-usul kemodenan, iaitu Enrique Dussel, seorang ahli falsafah 

dari Argentina, dan Ramon Grosfoguel, ahli sosiologi dari Puerto Rico. 

Bagi Dussel yang menggarapkan analisa kemodenan dari pakar sejarah 

ekonomi serta ahli sosiologi Amerika Syarikat, Immanuel Wallerstein, 

terdapat dua jenis kemodenan iaitu kemodenan yang bersifat 

serantau/setempat (regional/provincial modernity) dan kemodenan yang 

bersifat sejagat (world modernity) (Dussel 2000, 469-470). Menurut 

Dussel lagi, kemodenan global yang kita alami pada hari ini bukanlah 

kemodenan yang bersifat sejagat, walaupun ianya dianggap sebegitu oleh 

ramai masyarakat masakini. Kemodenan yang dibawa oleh 

kolonialisme/imperialisme Eropah kepada seluruh dunia ialah kemodenan 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

yang bersifat tempatan/serantau yang berdasarkan rantau Eropah sahaja, 

namun telah disejagatkan dengan bantuan kuasa kolonial berasaskan apa 

yang Dussel gelar sebagai falasi pembangunan (developmentalist fallacy) 

(Dussel 2000, 473). Kemodenan serantau ini menolak dan menyorok 

sumbangan dan penglibatan budaya-budaya selain Eropah. Penolakan atau 

penyorokan ini berlaku akibat keganasan dan kerosakan yang mengiringi 

kemodenan serta kolonialisme Eropah akibat rampasan kuasa dan 

rampasan sumber alam keatas masyarakat yang dijajah. Pada hemat 

Dussel, keganasan inilah yang mendahului keseluruhan falsafah dan ilmu 

moden di Eropah. Hal ini dapat disaksikan dalam formulasi terkenal 

‘Cogito ergo sum’ (Aku berfikir, maka aku wujud) yang diutarakan oleh 

Rene Descartes, pemula kepada falsafah moden, pada tahun 1637 yang 

memberi tumpuan kepada Ego cogito (aku yang berfikir). Ego cogito ini 

telah didahului dalam lebih seratus tahun dengan diktum ego conquiro 

(aku yang menjajah) oleh para penjajah Sepanyol dan Portugis bermula 

pada tahun 1492 dengan kedatangan Columbus ke kepulauan Bahamas 

(Dussel 2000, 471).  

Grosfoguel menyambung analisa terhadap keganasan yang sentiasa 

mendampingi kemodenan Eropah ini dengan memberi perantara dari ego 

conquiro kepada ego cogito dengan kewujudan sebuah lagi ego, iaitu ego 

extermino (aku yang menghapuskan) (Grosfoguel 2013, 77), untuk 

memberi fokus kepada penghapusan yang dilakukan keatas masyarakat 

tempatan. Penghapusan yang ditekankan disini bukan sahaja terhad kepada 

rampasan sumber alam serta penindasan masyarakat tempatan, tetapi 

penghapusan ini turut berlaku keatas sistem episteme atau tradisi ilmu 

masyarakat tempatan. Grosfoguel menggariskan empat peristiwa 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

penghapusan ilmu (epistemicide) yang berlaku sebelum Descartes yang 

membolehkannya mengeluarkan formula cogito ergo sum. Peristiwa-

peristiwa ini ialah 1) penaklukan Andalusia di mana selain dari mengusir 

masyarakat Islam dan Yahudi keluar ataupun mengkristiankan mereka 

secara paksa, ratusan ribu buku di perpustakaan Cordoba dibakar; 2) 

penaklukan keatas tamadun tempatan di Amerika Latin di mana selain 

daripada pembunuhan masyarakat tempatan, kodeks-kodeks yang 

menyimpan tradisi ilmu mereka dibakar oleh para conquistadores 

(penakluk Sepanyol/Portugis); 3) penculikan dan perhambaan jutaan orang 

Afrika untuk memajukan kawasan ladang serta lombong-lombong di 

benua Amerika dimana hamba-hamba ini menjadi milik sepenuhnya tuan-

tuan Eropah yang mengharamkan mereka daripada mengamalkan ajaran 

serta tradisi asal mereka sendiri; dan yang terakhir, 4) hukuman bunuh 

terhadap wanita-wanita di Eropah yang dianggap sebagai ahli sihir dalam 

beberapa siri pasitan (inquisition) yang mana wanita-wanita ini sebenarnya 

merupakan pengamal tradisi perubatan, astronomi, dan etika masyarakat 

pagan Eropah yang dianggap bercanggahan dengan ajaran Kristian 

(Grosfoguel 2013, 78-86). 

Keempat-empat peristiwa penghapusan ilmu ini telah menghasilkan 

kelompongan ilmu yang kemudiannya diisi dengan sistem epistemik 

Eropah. Hasilnya, keturunan Morisco (orang Islam yang dipaksa menjadi 

Kristian) dan Marrano (orang Yahudi yang dipaksa menjadi Kristian) di 

Sepanyol tidak lagi mengamalkan ajaran Islam atau Yahudi tetapi tradisi 

ilmu Islam/Yahudi itu telah digantikan dengan tradisi ilmu Kristian, 

sebagai contoh, pengharaman pengajaran bahasa Arab bagi golongan 

Morisco (Garcia-Arenal 2009, 889) serta pembakaran perpustakan di 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Cordoba (Grosfoguel 2013, 79). Perkara yang sama juga dapat dilihat 

kepada masyarakat asal di Amerika Latin serta masyarakat berketurunan 

Afrika di benua Amerika yang mana pengaruh tradisi ilmu asal kian luput 

dari ingatan bangsa itu, termasuklah dengan kehilangan bahasa dan nama 

asal mereka yang digantikan dengan nama-nama Eropah. Peristiwa-

peristiwa ini lah yang berlaku dalam masa lebih seratus tahun sebelum 

formulasi cogito Descartes, dan Grosfoguel mengaitkan formulasi 

Descartes yang memusatkan akal manusia untuk mengabsahkan ilmu yang 

yakin dan pasti daripada rentetan peristiwa-peristiwa ini.  

 Cogito (“Aku yang berfikir”), atau akal, ditakrifkan oleh Descartes 

sebagai sesuatu yang tidak terikat kepada keadaan badan (dualisme 

ontologi mental-fizikal) dan oleh kerana inilah akal manusia sesuai 

dijadikan sumber ilmu yang pasti, dan ilmu yang terhasil daripada akal ini 

juga bersifat universal; ianya terpakai bukan sahaja untuk masyarakat 

Eropah tetapi juga kepada masyarakat lain dalam dunia ini. Ilmu yang 

terhasil dari akal ini dilihat sebagai sesuatu yang neutral, oleh itu, lebih 

pasti dan yakin daripada ilmu-ilmu masyarakat tempatan yang terikat 

dengan keadaan geografi dan sosial masyarakat tersebut. Inilah, pada 

hemat Grosfoguel, yang menghasilkan kelebihan epistemik (epistemic 

privilege) Eropah (Grosfoguel 2013, 77). 

Namun begitu, “Aku” ataupun “Ego” dalam falsafah Descartes telah 

menggantikan Tuhan, kerana sebelumnya, tradisi falsafah Skolastik zaman 

pertengahan meletakkan Tuhan dan teologi Kristian sebagai asas kepada 

ilmu. Zaman moden sebaliknya telah membuangkan fungsi Tuhan dan 

muncullah akal manusia sebagai asas yang utama kepada ilmu 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

pengetahuan. Seperti Tuhan yang bersifat transenden dan terpisah dari 

benda-benda fizikal, begitulah juga akal dalam formulasi falsafah 

Descartes dimana ianya tidak terikat kepada benda-benda fizikal, dan 

bersifat transenden. Ini tidak lain ialah pensekularan sifat-sifat ketuhanan. 

Maka, kesesuaian akal fikiran untuk dijadikan asas kepada ilmu yang pasti 

dihujahkan dari anggapan bahawa akal itu bersifat neutral. Tambah 

Grosfoguel lagi, akal perlu dipisahkan sebegini oleh Descartes kerana 

tidak mungkin sesuatu yang terikat dan terbatas oleh perkara fizikal dapat 

dijadikan sebagai sesuatu yang universal dan neutral (Grosfoguel 2013, 

76). Ilmu Eropah dalam kerangka Descartes akan bermula dari cara 

pandang yang bebas daripada apa-apa kecenderungan, dan bersifat seperti 

pengadil yang tidak mempunyai kepentingan kepada apa-apa perkara, 

lantas menjadikan ilmu yang dihasilkan Eropah sebagai yang paling 

objektif dan paling jitu. 

Selain dualisme ontologi, dualisme epistemologi juga turut berlaku, iaitu 

falsafah cogito Descartes adalah hasil dari dialog yang bersifat 

monologikal (berdialog dengan diri sendiri). Ini menyingkirkan keperluan 

untuk berdialog dengan kewujudan yang lain dan menyumbang kepada 

persepsi bahawa ilmu yang berasaskan akal rasional ialah ilmu yang 

bersifat sejagat/universal dan tidak perlu disituasikan dalam keadaan 

tempatan (unsituated). Falsafah Descartes ini diformulasikan pada tahun 

1637, dan apakah yang memungkinkan Descartes untuk sampai kepada 

falsafah rasionalis sebegini? Hal ini dibolehkan hasil dari sejarah 

kolonisasi Eropah, dimana projek kolonisasi Sepanyol bermula pada tahun 

1492 diikuti dengan negara-negara Eropah yang lain. Pandangan alam 

yang melihat dirinya sebagai pusat segala-galanya terbentuk dari 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

pengalaman orang Eropah yang telah lebih seratus tahun menjajah dan 

menguasai benua-benua lain sama ada di barat (Amerika), selatan (Afrika) 

dan timur (Asia) serta memperhamba dan menyahinsani manusia selain 

dari Eropah, lantas melihat dirinya sebagai pusat kekuasaan dan kayu ukur 

kepada ilmu. Inilah rentetan peristiwa yang membawa kepada mitos ilmu 

dari Eropah yang bersifat lebih yakin dan pasti, dan lebih tinggi. Hasilnya, 

pemikir dari masyarakat pasca-penjajahan di negara yang telah pun 

merdeka akan masih lagi mengagungkan teori dan kerangka ilmu dari 

Eropah serta berasa kerdil dan malu dengan tradisi ilmu sendiri. 

 

PENGHAPUSAN ILMU DI ALAM MELAYU 

Sejauh manakah teori Dussel dan Grosfoguel yang telah dihuraikan tadi 

terpakai keatas sejarah penjajahan Eropah di alam Melayu, khususnya 

Malaysia dan Indonesia? Sejarah penjajahan di rantau ini berbeza dengan 

sejarah Amerika Latin, tiada penghapusan khazanah ilmu secara drastik 

seperti yang berlaku kepada Tamadun Aztec dimana kodeks-kodeks di 

bakar oleh penjajah Sepanyol (Grosfoguel 2013) dan satu demi satu 

tamadun asal di benua itu jatuh. Penaklukan Sepanyol serta Portugis ke 

atas Amerika Latin pada abad ke-15 juga dilakukan dengan sangat kejam 

dan biadab sekali, seperti yang dicatat oleh para conquistadores 

(penakluk) sendiri (Brunstetter & Zartner 2010). Penjajahan Belanda dan 

British ke rantau Asia Tenggara pula berlaku lebih lewat, iaitu pada abad 

ke-17 sehingga abad ke-18 dimana Eropah telah melalui zaman 

pencerahan yang lebih banyak mengetengahkan persoalan tentang hak 

dan kebebasan, walaupun keganasan dan kezaliman tetap juga berlaku 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

lantas menghasilkan suatu ironi, sebagai contoh, pembunuhan dalam 

lebih dua ribu penduduk tempatan oleh tentera Syarikat Hindia Timur 

Belanda (atau Vereenigde Oostindische Compagnie, VOC) di kepulauan 

Banda pada tahun 1621 (Lailiyah et al. 2021, 511).  Penjajahan Portugis 

keatas Melaka, walaupun kesannya ialah dengan menghapuskan 

Kesultanan Melayu Melaka, tidaklah begitu meluas jika dibandingkan 

dengan penjajahan Belanda dan British. Portugis tidak dapat meluaskan 

kuasanya melebihi kawasan Melaka, lagi pula, kerajaan-kerajaan Islam 

di rantau ini masih lagi aktif menjadi pusat pengislaman dan pusat ilmu 

setelah kejatuhan Melaka, seperti yang dapat disaksikan di Aceh, 

Pagaruyung ataupun kesultanan-kesultanan lain di  Tanah Melayu dan 

Jawa (Auliahadi & Nofra 2019).  

Oleh itu, perbandingan langsung dengan peristiwa penghapusan ilmu 

seperti contoh-contoh yang ada dalam penulisan Grosfoguel mungkin 

tidak dapat dilakukan, namun begitu, penghapusan ilmu secara halus dan 

berkala tetap berlaku khususnya pada zaman penjajahan British dan 

Belanda di rantau ini, kerana pada zaman penjajahan merekalah sistem 

tradisi keilmuan Islam di alam Melayu terhakis secara berperingkat. 

Ianya bukanlah sebuah proses yang berlaku dalam jangka masa pendek, 

seperti pembakaran perpustakaan atau pengusiran beramai-ramai 

masyarakat Muslim dari Cordoba, Sevilla dan Granada. Sebaliknya, 

pusat tradisi keilmuan Islam seperti sekolah pondok masih lagi 

dibenarkan untuk beroperasi di Tanah Melayu walaupun pentadbiran 

British mempunyai usaha untuk mengawal pentadbiran pendidikan di 

Tanah Melayu (Mat Zain & Abu Bakar 2012). Banyak sekolah pondok 

yang dibuka pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 oleh para ulama 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

di Kelantan (Mustapha et al. 2021), Kedah (Awang 2006, 15-16) serta di 

Selangor (Abdul Rahim & Mohd Nor 2020). Walaupun penjajahan 

melemahkan pengaruh institusi pondok, namun di sesetengah tempat, 

institusi pondok telah berkembang menjadi institusi pendidikan formal 

seperti Madrasah Muhammadiah di Kelantan. Di Indonesia dibawah 

Belanda, institusi pesantren juga bukanlah dihapuskan secara sekaligus, 

namun dilemahkan secara berperingkat dengan beberapa polisi Belanda 

yang menyebelahi sekolah Kristian ataupun sekolah Belanda untuk 

tujuan memodenkan masyarakat Indonesia mengikut acuan Belanda 

(Fahruddin 2020). Oleh itu, penghapusan ilmu masih lagi berlaku 

walaupun ianya tidak berlaku secara drastik kerana tradisi epistemologi 

Melayu Islam masih disingkirkan atau diketepikan dari kerangka 

epistemologi yang digunakan dalam sistem pendidikan, yang memberi 

kesan sehingga kini. Hal ini disebut oleh SH Alatas dalam penulisannya 

tentang kesan penjajahan kepada pemikiran dan keilmuan orang yang 

dijajah yang akhirnya mengongkong keupayaan intelektual tempatan 

dibawah kerangka teori-teori ilmiah dari Barat (Alatas 2000). 

 

Sistem ekonomi kapitalis dan pentadbiran kolonial mementingkan 

pendidikan formal yang diasaskan oleh mereka sendiri, jadi pengenalan 

sistem persekolahan British atau Belanda dan keupayaannya dalam 

membawa kepada kerjaya dalam sistem pentadbiran telah menggugat 

sistem pendidikan tradisional yang terdiri daripada sekolah pondok 

ataupun sistem pesantren. Ini boleh disaksikan melalui dasar British yang 

mewajibkan anak-anak Melayu di beberapa negeri untuk bersekolah di 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

sekolah Melayu yang diasaskan British (Khoo 1974). Penghapusan ilmu 

tradisi boleh juga dilihat apabila tokoh-tokoh pendidikan Islam seperti 

para ulama dibuang negeri oleh pentadbiran penjajah, seperti 

pembuangan para ulama dan sharif ke Singapura dan Mekah kerana 

menentang pentadbiran Brooke di Sarawak (Yusuf 2022, 332). Di 

Indonesia pula, terdapat beberapa ulama dan para habaib yang dipenjara 

ataupun dibuang negeri oleh pentadbiran VOC di Indonesia, sebagai 

contoh,  pemenjaraan Habib Husein bin Abubakar Al-Aydarus pada abad 

ke-18 di penjara Glodok, Jakarta (Permana & Mawardi 2017, 30). 

Peristiwa-peristiwa ini perlu dianggap sebagai penghapusan ilmu kerana 

dalam pandangan alam Islam, peranan ulama sebagai pendidik yang 

berwibawa dan penyampai kebenaran sangat penting dalam 

menyampaikan dan membudayakan ilmu yang sah (Al-Attas 2011, 152; 

Wan Daud 2019, 34). Walaupun sesetengah kawasan itu mungkin tidak 

memiliki institusi pendidikan secara fizikal dan formal, namun, 

kehadiran ulama dalam sesebuah masyarakat itu sudah menjadi bukti 

bahawa wujudnya budaya ilmu di kawasan tersebut (Uthman 2022, 40). 

 

Sebuah lagi contoh yang boleh dikategori sebagai penghapusan ilmu 

tempatan oleh kuasa kolonial ialah dalam kehilangan manuskrip-

manuskrip bernilai yang diperoleh oleh pegawai dan ilmuwan kolonial, 

samaada secara sah mahupun secara tidak sah, dan kemudiannya 

disimpan di institusi-institusi di negara bekas penjajah, seperti di 

England atau Belanda  (Saraswati 2011, 98-99). Manuskrip-manuskrip 

ini merupakan catatan penting tentang budaya ilmu sesuatu masyarakat, 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

namun malangnya tidak dapat diakses dengan mudah oleh masyarakat 

tempatan, kecuali melalui penyelidikan akademik. Tidak dinafikan dan 

perlu dihargai semua usaha pemeliharaan dan pemuliharaan manuskrip 

yang giat dilakukan oleh institusi dan ilmuwan Barat. Ada yang 

menjadikan manuskrip-manuskrip dalam bentuk digital untuk kegunaan 

ilmuwan tempatan (Gallop 2013), pun begitu, manuskrip-manuskrip ini 

sewajarnya dituntut untuk dipulangkan kembali kepada tempat asalnya, 

oleh kerana nilainya yang tinggi dalam kesedaran sejarah bangsa, selain 

dari nilai ilmu yang terkandung didalamnya yang penting dalam 

penyelidikan sejarah tradisi ilmu di rantau ini. Jika artefak bersejarah 

telahpun  dituntut oleh beberapa negara yang pernah dijajah Barat, 

seperti negara Mesir dan Sudan, dimana mereka meminta muzium dan 

institusi lain di Barat untuk memulangkan artefak-artefak penting negara 

mereka (Harvey 2022; Burke & Salih 2022), maka, manuskrip-

manuskrip lama juga sepatutnya boleh diminta untuk dipulangkan kerana 

lebih tinggi nilai kandungannya dari segi ilmu. Dan sememangnya usaha 

untuk mendapatkan semula manuskrip bersejarah giat dilakukan, sebagai 

contoh oleh pihak berwajib di Indonesia, namun usaha ini disukarkan 

kerana kurang kerjasama dari institusi di Barat yang telahpun 

mengeluarkan wang yang banyak dalam memiliki manuskrip ini (“Old 

Indonesian Manuscripts Located in Netherlands,” 2012). Sudah tentu 

usaha ini perlu bergerak seiring dengan dasar kerajaan serta dasar 

institusi pendidikan tempatan yang menyokong usaha-usaha 

pemeliharaan dan pemuliharaan manuskrip-manuskrip lama dengan 

menyediakan dana dan membiayai penyelidikan ini.  

Penyimpanan khazanah ilmu dalam bentuk manuskrip dan artefak di 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

pusat-pusat ilmu di Barat menghasilkan ketidakseimbangan akses kepada 

para pengkaji dan sejarawan dari dunia ketiga atau negara membangun. 

Seringkali, pengkaji dari negara-negara ini memerlukan kos yang tinggi 

hanya untuk menganalisa sebuah manuskrip kerana perlu mengambil kira 

kos perjalanan dan kos harian dalam matawang yang lebih tinggi, dan ini 

menjadi halangan kepada penghasilan ilmu mengikut acuan tradisi 

epistemik masyarakat asal. Kesannya, pentafsiran sejarah yang 

dihasilkan kebanyakannya lebih cenderung untuk menggunakan teori dan 

kerangka historiografi Barat. Tambahan pula, pemilihan manuskrip untuk 

dikaji akan bergantung kepada nilai kepentingan yang ditetapkan oleh 

pengkaji dan institusi Barat. Hal ini berlaku disebabkan akses kepada 

manuskrip ini sebahagian besarnya hanya boleh dilakukan oleh pengkaji-

pengkaji yang telahpun berada di institusi di Barat dan kebanyakannya 

akan terdidik dalam teori dan kerangka pensejarahan atau hermeneutik 

Barat. Walaupun pengkaji dan institusi tempatan juga tidak terkecuali 

daripada kecenderungan untuk menghasilkan ilmu menggunakan acuan 

Barat atas sebab kelebihan epistemik Eropah yang telah dibahaskan 

sebelum ini, pun begitu, pemulangan manuskrip-manuskrip ini kepada 

tempat asalnya tetap perlu diusahakan supaya membuka lebih banyak 

peluang kepada para pengkaji tempatan untuk meneliti dan 

menganalisanya. 

Perkara ini pernah dikritik oleh SMN Al-Attas dalam pentafsiran sejarah 

di alam Melayu yang banyak menggunakan kerangka epistemologi dan 

teori orientalis dari Barat dan hasilnya adalah tafsiran akademik yang 

mengasingkan budaya ilmu masyarakat tempatan serta pandangan alam 

Islam (Al-Attas 1990, 19). Usaha Al-Attas dalam membawa naratif yang 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

berbeza daripada tafsiran pengkaji Orientalis serta pengkaji lain tentang 

peristiwa-peristiwa penting dalam sejarah di Alam Melayu adalah contoh 

sebuah usaha yang cuba menggunakan epistemologi masyarakat 

tempatan, khususnya dalam hal ini, pandangan alam Islam.  Antara 

contoh-contoh teori yang diusulkan oleh beliau ialah teori pensejarahan 

Islam di rantau ini yang berpaksikan kebudayaan dan tamadun Melayu-

Islam (Al-Attas 1990, 22); peranan penting ulama dan para habaib dari 

Hadramaut dalam penyebaran Islam ke kepulauan  Melayu-Indonesia 

(Al-Attas 2011, 81);                                                                               

penetapan tarikh sebenar Batu Bersurat Terengganu (Al-Attas 2023, 93); 

serta penafsiran tentang kisah hidup dan pengislaman Parameswara (Al-

Attas 2011, 43).  

Pandangan alam Islam merupakan satu kenyataan tentang hakikat wujud 

yang terpancar dari agama Islam, dan berikutan daripada proses 

pengislaman di rantau ini, pentafsiran sejarah yang mengambil kira 

pandangan alam Islam seperti yang diusahakan oleh al-Attas amatlah 

bernilai dalam menentukan kerangka kajian dan teori. Pandangan yang 

mengutamakan keperluan sikap berkecuali ataupun objektiviti bagi pihak 

pengkaji sudah tentu akan menolak pendekatan Al-Attas ini. Sebagai 

contoh, Ahmat Adam menekankan penelitian kepada bukti dan fakta 

sejarah yang akan membawa kepada pentafsiran yang lebih objektif 

dalam perbahasan tentang tarikh sebenar Batu Bersurat Terengganu yang 

membawanya menggunakan kalendar Jawa dan membaca istilah-istilah 

Jawa pada batu tersebut (Ahmat Adam, 2017). Selain itu, G.W.J. Drewes 

(1974) menekankan sikap tidak berpihak dalam penulisannya tentang 

terjemahan manuskrip Raniri dan ini dikritik oleh al-Attas kerana 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

sesebuah terjemahan manuskrip bukan hanya tentang istilah-istilah yang 

tepat tetapi juga untuk mendapat sebuah kefahaman sebenar bagi isu 

yang dibahaskan oleh manuskrip tersebut (Al-Attas, 1975, 6). Pandangan 

tidak berpihak dan penekanan terhadap objektiviti sebenarnya merupakan 

sebuah pandangan yang telah memilih untuk mengambil kerangka dan 

teori yang meletakkan rasionalisme sekular atau empirisisme sebagai 

sumber pengetahuan yang paling jitu, dan oleh itu, bukanlah sebuah 

pandangan yang berkecuali dan objektif. Rasionalisme dan empirisisme 

sebeginilah yang Al-Attas persoal dan perbahaskan, kerana kerangka 

teori ini akan lebih cenderung kepada tafsiran yang diwarnai pengalaman 

sejarah Barat yang telah mengenepikan kepentingan rohani dan agama 

kepada masyarakat tempatan yang dikaji, kerana beranggapan bahawa 

kepentingan ini bersifat di luar kerangka empirikal dan rasional, dan 

inilah apa yang dipanggilnya sebagai sekularisasi (Al-Attas 1993, 17).  

 

TEORI SEKULARISASI AL-ATTAS  

Analisa Dussel dan Grosfoguel, walaupun ada menyebut tentang 

pensekularan sifat-sifat Tuhan dalam falsafah Descartes, ianya tidak 

cukup meluas lagi untuk menunjukkan bagaimana perkembangan 

falsafah Eropah membawa kepada penguasaan atau kelebihan ilmu 

Eropah keatas masyarakat Melayu Islam. Analisa Al-Attas lebih 

tertumpu kepada kesan sekularisasi keatas pandangan alam Islam yang 

telah bertapak dalam masyarakat Melayu Islam di rantau ini. Menurut al-

Attas, kesan sekularisasi terhadap pandangan alam Islam ialah dalam 

merubah sepenuhnya faham-faham tentang agama, ilmu, keadilan dalam 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

masyarakat Melayu-Islam dan ini yang memungkinkan masyarakat 

tempatan menyerap epistemologi yang bersifat sekular dari Barat dan 

menyingkirkan tradisi ilmu mereka sendiri (Al-Attas 1993, 17-18). 

Dalam amatan al-Attas, penjajahan yang dilakukan oleh Barat telah 

melakukan dua proses penting dalam membawa kepada penghapusan 

ilmu Melayu-Islam dan dominasi kerangka ilmu Eropah. Proses yang 

pertama ialah dalam memutuskan masyarakat Islam daripada 

mempelajari tradisi ilmu Islam melalui sistem pendidikan, manakala 

proses yang kedua ialah dalam memasukkan faham ilmu Barat serta 

unsur-unsur, nilai-nilai, faham dan konsep-konsep Kebudayaan Barat 

kedalam sistem pendidikan ini (al-Attas 2001, 47). Proses yang kedua ini 

juga digelar sebagai pembaratan oleh al-Attas, dimana pembaratan disini 

membawa maksud ilmu yang telah diwarnai perwatakan dan 

keperibadian budaya dan ketamadunan Barat yang disertai pandangan 

Barat terhadap insan, alam dan Tuhan (al-Attas 1993: 162). Analisa yang 

dibangkitkan oleh Grosfoguel dan Dussel tentang penghapusan ilmu dan 

kelebihan epistemik mempunyai persamaan dengan pengamatan al-Attas 

tentang kesan sekularisasi terhadap ilmu tempatan. 

 

Menariknya, analisa Al-Attas bukanlah berasal dari perspektif yang 

reaktif atau yang ingin menyerlahkan tradisi epistemologi masyarakat 

tempatan semata-mata. Analisa Al-Attas lahir dari pemerhatiannya 

terhadap proses pensekularan yang mula berlaku keatas masyarakat Barat 

sendiri dan kemudiannya tersebar kepada masyarakat Islam melalui 

kolonialisme. Berbeza dari Grosgofuel, al-Attas tidak merangka 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

kritikannya kepada Barat dari perspektif anti-kolonial semata, kerana 

analisa yang Al-Attas lakukan lebih sesuai dikategorikan sebagai kritikan 

terhadap falsafah Barat secara keseluruhan. Al-Attas memberikan analisa 

menyeluruh keatas langkah-langkah pengukuhan pensekularan di 

masyarakat Barat yang kemudiannya menghasilkan masyarakat yang 

keseluruhannya sekular dalam pandangan hidup. Oleh itu, kritikannya 

terpakai secara meluas, dan bukan hanya terpakai kepada negara-negara 

yang pernah dijajah. Pensekularan dan pembaratan boleh berlaku tanpa 

adanya kolonialisme, ataupun setelah tamatnya kolonialisme. Ini boleh 

menjelaskan kenapa negara-negara yang tidak pernah melalui 

kolonialisme seperti Iran, Jepun, mahupun Thailand, turut sama 

terbelenggu dengan pensekularan dalam pandangan alam mereka kini. 

Pensekularan juga akan masih berlaku meskipun sesuatu bangsa itu telah 

melakukan tentangan terhadap kuasa kolonialisme secara kekerasan dan 

keseluruhan, sepertinya Indonesia. Pun begitu, fokus utama Al-Attas 

tetap kepada menganalisa ancaman pensekularan atau sekularisasi 

kepada pandangan alam masyarakat Islam khususnya di kepulauan 

Melayu-Indonesia.  

 

Menurut Al-Attas, sekular berasal dari istilah Latin, saeculum, yang 

membawa maksud zaman sekarang ataupun masa kini (Al-Attas 1993, 

16). Konsep sekular pula merujuk kepada keadaan dunia pada sesuatu 

masa atau zaman, di mana dunia dilihat sebagai mengikuti sebuah proses 

sejarah. Justeru, zaman dilihat sebagai sentiasa mengalami perubahan 

dan begitu jugalah kefahaman manusia tentang nilai yang akan berubah 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

seiring peredaran zaman, lalu menghasilkan relativisme nilai. 

Pensekularan merupakan sebuah usaha yang membebaskan akal dan 

bahasa daripada kawalan agama atau kawalan metafizikal (Al-Attas 

1993, 17). Dalam proses pensekularan, pemahaman manusia terhadap 

alam sekelilingnya diceraikan dari pemahaman berunsur agama. 

Terdapat tiga dimensi pensekularan iaitu penghilangan pesona dari alam 

(disenchantment of nature); penghapusan kesucian dan kemutlakan nilai-

nilai (deconsecration of values); dan peniadaan kesucian dan 

kewibawaan agama dalam politik (desacralization of politics) (Al-Attas 

1993, 18; Muammar 2021, 127). Proses pensekularan bukanlah berasal 

daripada agama Kristian mahupun Injil, tetapi berasal dari tafsiran 

masyarakat Barat terhadap agama Kristian kerana mereka telah 

memasukkan elemen Barat ke dalam agama tersebut. Pensekularan 

agama Kristian, bagi al-Attas, bermula dengan pembaratannya, apabila 

falsafah Yunani dimuatkan kedalam ajaran Kristian lalu memulakan 

bibit-bibit keraguan dan skeptisisme (al-Attas 1993, 22). Bagi Al-Attas, 

pembaratan ajaran Kristian bermula dengan kemasukan unsur-unsur 

ajaran dan kepercayaan Kebudayaan Barat yang terdiri dari ajaran Kuno 

Yunani dan Rumawi yang mempunyai penduaan mutlak sebagai asasnya 

(al-Attas, 2001, 20). Maka disini, berbeza dengan Grosfoguel dan Dussel 

yang mengepilkan kolonialisme dengan kemodenan eurosentris, Al-Attas 

bukan hanya fokus kepada kemodenan semata, tetapi apa yang dipanggil 

sebagai pembaratan (westernisation) yang membawa kepada 

pensekularan. Kemodenan dalam penulisan al-Attas ialah apabila nilai-

nilai rasional dan pengetahuan akliah mula disebarkan kepada sesuatu 

masyarakat yang membolehkan seseorang melepaskan dirinya dari 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

belenggu mitos dan magis (Al-Attas 1990, 4). Ini merupakan suatu 

proses kematangan akal ke arah perkara yang lebih rasional dan 

intelektual, dan proses ini, pada hakikatnya, bukanlah sesuatu yang 

negatif. Malahan, pada hemat al-Attas, penyebaran Islam ke kepulauan 

Melayu-Indonesia telah membawa masyarakat Melayu kepada 

kemodenan yang menjadikan mereka lebih rasional dan mencintai 

intelektualisme (Al-Attas 1990, 4, 19-20). Namun, apa yang menjadi 

kritikan ialah semangat rasionalisme Barat yang sekular yang 

memisahkan pandangan akliah dari tanggapan rohani dan ilmu wahyu 

(Al-Attas 1995, 119), berbeza dengan semangat rasional yang dianjurkan 

dalam Islam. 

Analisa Al-Attas mengenai penduaan antara akal dan wahyu berkait rapat 

dengan kritikannya terhadap falsafah Barat yang berasaskan penduaan 

mutlak (al-Attas 2001, 21). Penduaan ini boleh dilihat berasal dari 

pengenalan falsafah Yunani kepada ahli fikir Kristian di Eropah yang 

mewujudkan pertembungan antara falsafah Yunani yang menumpukan 

kepada cerapan akal, serta ajaran Kristian yang berasaskan doktrin 

kepercayaan agama. Walaupun wujud aliran falsafah Yunani dan Rom 

yang mengutamakan kerohanian, namun sejarah pemikiran Barat 

menyaksikan rasionalisme dan naturalisme Aristotle diangkat menjadi 

kerangka falsafah utama dimana alam dilihat sebagai sebuah objek kajian 

yang mampu difahami oleh akal manusia (Al-Attas 1993, 33). Namun 

begitu, kajian ini menggunakan akal semata dan membawa kepada 

percanggahan dengan doktrin-doktrin agama, dan ini yang menghasilkan 

penduaan antara ilmu wahyu dan ilmu akal dalam masyarakat Eropah 

zaman pertengahan. Percubaan untuk mengharmonikan antara Aristotle 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

dan Injil oleh ahli Skolastik pula sebenarnya meng-Yunani-kan prinsip-

prinsip agama Katolik (Al-Attas 1993, 7). Terdapat beberapa prinsip 

yang dipegang dalam falsafah hidup Yunani yang bercanggah dengan 

doktrin Katolik, antaranya ialah dalam pandangan tentang hakikat 

kewujudan.  

Analisa sekularisme yang dibuat Al-Attas dalam Islam and Secularism 

(1993) mengupas sejarah intelektual Barat dari zaman Yunani Klasik 

kepada zaman moden. Secara ringkasnya, asas sekularisasi dapat dilihat 

dalam perbincangan tentang wujud oleh pemikir Skolastik dimana 

mereka perlu memperdamai dua pandangan iaitu pandangan Yunani, 

yang mendakwa bahawa alam itu wujud sejak azali dan bersifat abadi, 

dengan kepercayaan agama Kristian yang menyatakan bahawa alam itu 

diciptakan Tuhan. Tradisi Skolastik tidak berjaya dalam mendamaikan 

kedua pandangan ini kerana pada asasnya, metafizika mereka berbeza. 

Kepercayaan bahawa Tuhan menciptakan sesuatu daripada tiada apa-apa 

bercanggah dengan  falsafah Yunani yang mengandaikan ada nya jirim 

(matter) yang bersifat sedia ada untuk membentuk benda-benda di dunia. 

Falsafah Skolastik pula menggunakan kerangka hylomorphic  (bentuk-

jirim) Aristotle. Jadi, usaha mendamaikan teologi Kristian dengan 

falsafah Yunani yang saling bercanggah akan membawa kepada 

penduaan ontologi dimana ahli Skolastik meletakkan adanya mahiyyah 

(essence) bagi setiap benda dalam dunia namun kewujudan (existence) 

setiapnya diberikan Tuhan. Inilah yang dipanggil sebagai  pandangan 

ontologi yang berteraskan mahiyyah (essentialist metaphysics) yang 

membawa kepada  epistemologi yang memperakui bahawa, jika semua 

benda mempunyai mahiyyah, maka setiap mahiyyah boleh diketahui oleh 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

akal manusia. Hal ini menghasilkan permasalahan epistemologi tentang 

bagaimanakah sesuatu kewujudan itu dapat diketahui dan difahami 

(intelligibility) (Al-Attas 1993, 9-10).  

Hasil permasalahan ini membawa kepada perbahasan rasionalisme-

empirisme pada abad ke-17, yakni, perbahasan tentang apakah 

kewujudan sesuatu itu boleh difikirkan secara akliah (rasionalisme), 

ataupun dialami menggunakan pengalaman deria (empirisme). Kesan 

dari perbahasan ini boleh dilihat dalam keraguan atau skeptisisme 

terhadap wujud  dalam penulisan Descartes (Descartes 1982, terbitan asal 

1644). Sebagai rumusan, ketidakpastian dalam ontologi dan hakikat 

kewujudan telah menghasilkan keraguan epistemologi. Penduaan 

diantara penaakulan akal (reason) dan ilmu wahyu (revelation) turut 

terbentuk dari keraguan ini apabila tradisi keilmuan Barat merumuskan 

bahawa hakikat kewujudan hanya boleh difahami dan dibuktikan melalui 

hujahan rasional dan pencerapan deria, manakala hakikat kewujudan 

yang tidak dapat difahami melalui kedua jalan ini ialah hakikat yang 

berasaskan kepercayaan semata, tidak kukuh dan tidak dapat dijadikan 

asas sains mahupun sejarah. Inilah penduaan antara ilmu agama dan ilmu 

akal/sains, dimana ilmu agama dianggap tidak rasional ataupun saintifik. 

Maka tidak hairanlah jika para orientalis Barat ataupun pengkaji sejarah 

didikan Barat mengenepikan sumber yang bersifat kerohanian apabila 

mengkaji sejarah masyarakat di kepulauan Melayu-Indonesia. 

 

PERBANDINGAN TEORI DEKOLONISASI AMERIKA LATIN 

DAN TEORI DEWESTERNISASI/PENAFIBARATAN AL-ATTAS  



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Terdapat dua perbezaan diantara pandangan yang dikemukakan 

oleh Al-Attas dan Grosfoguel/Dussel. Jika pemikir dekolonial dari 

Amerika Latin melihat kepada penjajahan Amerika Selatan sebagai 

pencetus kemodenan dan tradisi keilmuan zaman Pencerahan di Eropah, 

Al-Attas meletakkan pertembungan dengan budaya keilmuan Islamlah 

yang menjadikan tradisi keilmuan bercambah dan berkembang di 

Eropah, seperti yang dapat disaksikan dari kemasukan ilmu-ilmu dari 

ahli falsafah, sains dan perubatan Yunani dan Arab pada awal zaman 

pertengahan di Eropah (al-Attas 2001, 15-16). Perbezaan yang kedua 

ialah, pada tafsiran Al-Attas, penekanan terhadap akal manusia sebagai 

sumber ilmu serta penduaan ontologi dan epistemologi bukanlah berasal 

daripada Descartes dan zaman moden, namun unsur tersebut telah lama 

ada sejak awal lagi iaitu dari falsafah Yunani dan falsafah Eropah zaman 

pertengahan. Pada al-Attas, unsur ini merupakan sifat-sifat utama 

kebudayaan Barat, dan agama Kristian mula menunjukkan unsur-unsur 

penduaan ini apabila pusatnya berpindah dari timur (Konstantinople) ke 

barat (Rom) dan dipengaruhi oleh falsafah Yunani (al-Attas, 2001, 18). 

Adakah perbezaan kedua-dua teori ini semestinya bertentangan? Pada 

hemat penulis, kedua-dua perbezaan ini bersifat melengkapi dan 

bukannya bertentangan secara hakiki. 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

Jadual 1: Perbandingan Teori Grosfoguel/Dussel dengan Al-Attas 

 

Grosfoguel/Dussel Perbezaan Al-Attas 

Bermula selepas Eropah 
menjajah Amerika Latin 

(Abad ke 16). Penemuan-
penemuan di benua yang 
tidak pernah dikaji oleh 

tradisi ilmu sains Yunani 
mendorong kepada 

perkembangan ilmu sains 
moden di Eropah 

1) Faktor 
perkembangan ilmu 
sains di Barat 

Bermula setelah ilmu-ilmu 
dari Yunani dan ilmuwan 

Arab diterjemah dari bahasa 
Arab ke Latin pada awal 

zaman pertengahan (Abad ke 
11-12) 

Bermula dengan Descartes 
dan dibentuk oleh 

pengalaman Eropah 
menjajah Amerika Latin 

2) Asal-usul teori 
penumpuan 
terhadap akal 
manusia sebagai 
sumber ilmu 
pengetahuan 

Sifat asasi kebudayaan Barat 
sejak zaman Yunani. 

 

Pada perbezaan yang pertama, iaitu naratif yang dibawa oleh pemikir 

dekolonial Latin mengenai penemuan benua Amerikalah yang 

menyebabkan ilmu sains berkembang di Eropah, kajian para sejarawan 

sains banyak yang menyokong dakwaan ini. Apabila benua Amerika 

Latin ditemui dan diterokai oleh orang Eropah, kepelbagaian flora dan 

fauna serta tradisi sains masyarakat Aztec mencabar fakta-fakta sains 

yang diterima oleh ilmuwan Eropah pada ketika itu (Poskett 2023, 30-

37). Ini kerana, kerangka sains alam tabi’i yang digunakan di Eropah 

berteraskan sains Yunani seperti Ptolemy, Galen dan Aristotle yang 

memperoleh fakta mereka dari pemerhatian kepada alam flora dan fauna 

di ‘Dunia Lama.’ Kewujudan masyarakat manusia yang bertamadun di 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Amerika Latin juga mencabar persepsi orang Kristian Eropah yang 

menganggap manusia semuanya berasal dari Nabi Adam, namun 

penemuan benua Amerika mewujudkan masalah dalam menjelaskan asal 

usul masyarakat disitu yang dipisahkan oleh lautan Atlantik yang luas. 

Hal-hal ini mendesak para ilmuwan Eropah untuk kembali meneliti 

andaian-andaian yang menjadi asas kepada sains yang diamalkan mereka 

dan hal ini membawa kepada perkembangan sains moden. Para saintis 

Eropah juga banyak mengambil manfaat dari tradisi ilmu Aztec yang 

banyak menyimpan maklumat tentang kepelbagaian flora dan fauna serta 

keadaan geografi kawasan mereka (Poskett 2023, 29). Sumbangan dari 

benua Amerika kepada perkembangan ilmu di Eropah berlangsung 

sepanjang zaman kolonialisme. Sebagai contoh, kini telah dibuktikan 

bahawa penemuan proses yang menghasilkan besi tempa sebenarnya 

dipelopori oleh hamba-hamba berketurunan Afrika yang bekerja di 

kilang-kilang British di Jamaica, dan bukannya sebuah penemuan oleh 

warga Bristish dan proses ini amat penting dalam Revolusi Industri di 

Britain dan Eropah secara keseluruhannya (Bulstrode 2023). Semua ini 

menunjukkan bahawa dakwaan Grosfoguel dan Dussel tentang peri 

pentingnya penemuan benua Amerika kepada percambahan ilmu sains di 

Eropah itu benar.  

Namun begitu, ini tidak menafikan pernyataan Al-Attas mengenai 

kepentingan budaya ilmu yang dikembangkan oleh ilmuwan Arab dan 

Islam yang kemudiannya diperkenalkan kepada Eropah Barat, kerana 

dakwaan ini juga mempunyai bukti dari pengkaji sejarah sains. Sebagai 

contoh, teknologi ilmu astronomi yang diamalkan di Syria, Iraq dan Iran 

amat berpengaruh dalam mencetuskan penemuan astronomi yang penting 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

iaitu perubahan dari alam yang bersifat geosentrik ke heliosentrik (Ragep 

2007, 67). Tokoh astronomi dari Poland, Nicolaus Copernicus, merujuk 

lima ahli astronomi dari dunia Islam dalam bukunya yang 

membincangkan alam yang bersifat heliosentrik (Ragep 2007, 65). Pada 

hemat penulis, pernyataan mengenai kepentingan dan sumbangan kepada 

sains Barat sama ada dari Amerika Latin ataupun dunia Islam bukanlah 

suatu percanggahan, namun merupakan sebuah rangkaian peristiwa 

pengukuhan ilmu sains yang berlaku disebabkan perpindahan ilmu dan 

persilangan budaya. Tidak dinafikan bahawa tradisi keilmuan Barat 

menjadi lebih kaya dan lebih tepat hasil dari pertembungan dengan 

tradisi keilmuan Amerika Latin, namun ini tidak menyangkal fakta 

bahawa tradisi keilmuan Eropah banyak menerima sumbangan dan 

pengaruh dari dunia Islam dalam menyedarkan Eropah kepada sisi 

intelektualisme. Ini yang dimaksudkan apabila kedua-dua fakta ini boleh 

diterima sebagai saling melengkapi. 

Berkenaan dengan perbezaan yang kedua pula, mengenai kemunculan 

tradisi falsafah dan sains yang berpusatkan kepada akal manusia dan 

membawa kepada penduaan ontologi dan epistemologi, teori Al-Attas 

yang meletakkan penduaan ini pada tradisi keilmuan Yunani yang 

membentuk asas tradisi keilmuan falsafah Barat juga dapat disokong 

dengan pengamatan bahawa sememangnya sifat falsafah Yunani lebih 

cenderung kepada aliran yang meninggikan akal manusia. Ini boleh 

disaksikan dalam karya ahli falsafah Yunani terawal, Parmenides, yang 

meletakkan akal manusia sebagai sumber ilmu yang pasti (Parmenides 

2009, 60). Dalam sejarah falsafah Barat, tradisi falsafah Peripatetik yang 

diasaskan oleh Aristotle juga diangkat dan berjaya menggantikan tradisi 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

falsafah yang lebih kearah kerohanian pada zaman pertengahan 

(Copleston 2003, 300). Seawal abad ke-5 M lagi sudah ada perbahasan 

mengenai agama dan falsafah yang dianggap bertentangan seperti yang 

dicatat oleh Augustine (Augustine & Schaff 1984, 189). Oleh itu, 

penduaan epistemologi dan ontologi yang dikatakan bermula dengan 

Descartes oleh Dussel dan Grosfoguel kurang tepat dan tidak mengambil 

kira sejarah sebelum Descartes. Teori ini juga melihat zaman moden iaitu 

abad ke-17 seakan-akan terasing dan terpisah  dari zaman sebelumnya. 

Cara pandang ini juga sebenarnya merupakan perbezaan utama analisa 

Al-Attas dengan analisa dekolonial Dussel dan Grosfoguel. Al-Attas 

membuat pengamatan kepada sejarah intelektual Barat secara 

keseluruhan manakala fokus Dussel dan Grosfoguel pula bermula pada 

abad ke-15 oleh kerana pada zaman itulah penjajahan Eropah keatas 

Amerika Latin bermula. Pun begitu, perbezaan ini juga boleh dikatakan 

tidaklah bercanggah secara hakiki, kerana teori Al-Attas tidak menafikan 

penduaan ontologi dan epistemologi seperti yang dihuraikan oleh 

Grosfoguel dan Dussel. Cumanya, mungkin kedua-dua pemikir Amerika 

Latin ini boleh mengambil kira analisa Al-Attas mengenai asal-usul 

penduaan ini yang bermula lebih awal sebelum Descartes dalam sejarah 

keilmuan Barat. 

Perbezaan fokus ini boleh disimpulkan sebagai berpunca dari cara 

pandang pemikir-pemikir ini yang berbeza. Al-Attas melihat penjajahan 

sebagai penzahiran kepada masalah akar iaitu falsafah dan pandangan 

alam disebalik kebudayaan Barat yang berbeza dari dan bertentangan 

dengan pandangan alam Islam. Pemikir dekolonial Amerika Latin pula 

majoriti beragama Kristian dan berbudaya Eropah akibat kesan 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

penjajahan yang lebih meluas di sana. Cabaran mereka ialah dalam 

menganalisa penindasan yang dilakukan oleh penjajah Eropah kepada 

kehidupan asal masyarakat di negara Amerika Latin, dan masa yang 

sama menganut dan hidup dalam agama dan budaya para penjajah. 

Kebanyakan mereka juga merupakan keturunan Eropah seperti Dussel 

yang berketurunan Jerman dan bukannya berketurunan masyarakat asal 

Amerika Latin. Hal ini mungkin sedikit sebanyak memberi sebuah titik 

buta dalam mengkritik kebudayaan Barat dan kebudayaan Eropah. 

Walaupun pemikir dekolonial sememangnya mencabar pandangan 

Eurosentrik dan memajukan wacana teologi pembebasan (liberation 

theology), iaitu usaha untuk membebaskan agama Kristian yang mereka 

anuti dari lensa eurosentrisme dan rasisme, mungkin fokus wacana ini 

dalam menyalahkan Descartes perlu diperluas kepada keseluruhan 

kebudayaan Kristian Barat yang meliputi sejarah intelektual sebelum 

Descartes. Latar belakang yang memungkinkan suatu titik buta ini tidak 

ada di Malaysia oleh kerana penjajahan kuasa-kuasa Eropah keatas alam 

Melayu tidak berjaya mengubah agama yang dianuti kebanyakan 

masyarakat tempatan kecuali beberapa etnisiti seperti kaum Iban, 

Kadazan dan lain-lain bumiputera di Sabah dan Sarawak. Walaupun 

jumlah masyarakat ini ramai, ia masih tidak membentuk majoriti dan 

secara keseluruhannya, Islam masih lagi kekal menjadi agama majoriti di 

Malaysia, Brunei dan Indonesia, seperti sebelum penjajahan Eropah. 

Oleh itu, kritikan al-Attas terhadap kolonialisme sebenarnya merupakan 

cabang dari kritikan menyeluruh terhadap tradisi keilmuan Barat dan 

bukan hanya tertumpu kepada Eropah Moden. Ini merupakan perbezaan 

utama diantara kritikan dekolonial para pemikir Amerika Latin dengan 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

al-Attas, di mana kritikan al-Attas mencakupi juga kritikan terhadap 

falsafah Kristian Skolastik dan bukan hanya tertumpu kepada aspek 

kemodenan dan penjajahan. 

  

KESIMPULAN 

 

Wacana dekolonial yang amat rancak dibincangkan di Amerika Latin 

kaya dengan analisa-analisa tentang faktor dan kesan penjajahan minda 

dan ini amat menarik untuk dibawa kepada bidang akademik di 

Malaysia untuk diulas. Namun begitu, memandangkan pengalaman 

penjajahan di Amerika Latin berbeza dengan Malaysia dan Indonesia, 

perhatian perlu diberikan kepada kesan penjajahan kepada pendidikan 

di rantau ini yang bersifat halus ataupun tersirat. Ini memerlukan 

analisa yang lain terhadap konsep ilmu dan pendidikan yang difahami 

oleh penduduk di sini, dan bagi tradisi Melayu-Islam, analisa ilmu oleh 

Al-Attas dan kesan sekularisasi keatas ilmu dapat digunakan untuk 

melengkapi wacana dari Amerika Latin. Pun begitu, kajian yang lebih 

meluas tentang sejarah institusi pendidikan di Malaysia/Indonesia pada 

zaman penjajahan seperti kurikulum sekolah atau madrasah, bilangan 

pelajar, tahap dan latar belakang pendidikan para guru juga berguna 

supaya kesan penjajahan lebih dapat difahami dengan lebih mendalam. 

Perhatian juga perlu diberikan kepada aspek lain pemutusan ilmu 

masyarakat tempatan iaitu keberadaan khazanah ilmu di di institusi 

bekas penjajah di negara-negara Eropah yang menyukarkan kajian dan 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

kesedaran terhadap kandungan khazanah ilmu itu. Terdapat juga 

analisa yang berada di luar skop artikel ini, yang mungkin boleh 

dikembangkan untuk menyiasat faktor-faktor lain yang menyukarkan 

usaha penyahjajahan, sebagai contoh, persilangan antara politik dan 

sistem pendidikan dan kesan neokolonialisme keatas kedua-duanya. 

Akhir sekali, kelebihan epistemik Eropah yang masih berbekas di 

institusi pengajian dan para akademik di Malaysia dan ini perlu 

dianalisa bersama dengan kesan neokolonialisme keatas sistem 

pendidikan di Malaysia perlu dianalisa semula supaya ianya tidak 

meminggirkan tradisi keilmuan tempatan.  

 

RUJUKAN 

Buku 

Alatas, S. H.  1977. Intellectuals in Developing Society. London: 
Routledge. 

—.  2015. The Problem of Corruption. Petaling Jaya: The Other Press. 

Al-Attas, S. M. N. 1975. Comments on the Reexamination of al-Rānīrī’s 
Ḥujjat al- Ṣiddīq: A Refutation. Kuala Lumpur: Museums Department 

—. 1990. Islam dalam sejarah dan kebudayaan Melayu: suatu 
mukaddimah mengenai peranan Islam dalam peradaban sejarah 
Melayu-Indonesia, dan kesannya dalam sejarah pemikiran, 
bahasa, dan kesusasteraan Melayu. Kuala Lumpur: Angkatan 
Belia Islam Malaysia. 

—. 1993. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute 
of Islamic Thought and Civilization. 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

—. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islām: An Exposition of 
the Fundamental Elements of the Worldview of Islām. Kuala 
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 
Civilization. 

—. 2001. Risalah untuk kaum muslimin. Kuala Lumpur: Institut 
Antarabangsa Pemikiran dan Tamadun Islam. 

—. 2011. Historical Fact and Fiction. Kuala Lumpur: Penerbit UTM 
Press, Universiti Teknologi Malaysia. 

—. 2023. Tarikh Sebenar Batu Bersurat Terengganu. Kuala Lumpur: 
RZS-CASIS, Akademi Jawi Malaysia. 

Augustine, & Schaff, P. 1984. St. Augustin's City of God and Christian 
Doctrine [A Select Library of the Nicene and Post-Nicene 
Fathers of the Christian Church - Volume II] (Vol. 2). Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans Pub Co. 

Awang, R. 2006. Perkembangan institusi pondok di Nusantara: 
pengaruhnya di negeri Kedah. Kuala Lumpur: Penerbit 
Universiti Teknologi Malaysia. 

Copleston, F. 2003. History of Philosophy Volume 2: Medieval 
Philosophy. Bloomsbury Academic. 

Dussel, E. 2013. Ethics of Liberation: In the Age of Globalization and 
Exclusion (A. A. Vallega, Ed.; N. Maldonado-Torres, Y. Angulo, 
C. P. Bustillo, E. Mendieta, & A. A. Vallega, Trans.). Durham, 
N.C.: Duke University Press. 

Fanon, F. 2004. The Wretched Of The Earth (R. Philcox, Trans.). New 
York City: Grove Press. 

Maldonado Torres, N. 2018. Fanon and Decolonial Thought. In 
Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (799-803). 
Springer.  

Mignolo, W. 2005. The Idea of Latin America. Hoboken: Wiley. 

Parmenides 2009. The Fragments of Parmenides: A Critical Text with 



Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

Introduction and Translation, the Ancient Testimonia and a 
Commentary (A. H. Coxon & R. D. McKirahan, Eds.; A. H. 
Coxon & R. D. McKirahan, Trans.). Las Vegas: Parmenides Pub. 

Poskett, J. 2023. Horizons: A Global History of Science. London: 
Penguin UK. 

Uthman, M. Z. 2022. Pemikiran dan Tamadun. Kuala Lumpur: Pusat 
Kajian Sejarah dan Tamadun al-Sultan Abdullah (al-Asar), RZS-
CASIS. 

Wan Daud, W. M. N. 2013. Peranan Universiti: Pengislaman Ilmu 
Semasa, Penafibaratan dan Penafijajahan. Kuala Lumpur: 
CASIS & HAKIM. 

—. 2019. Budaya Ilmu: Makna dan Manifestasi dalam Sejarah dan 
Masa Kini. Kuala Lumpur: CASIS & HAKIM 

 

Jurnal 

Abdul Rahim, A., & Mohd Nor, M. R. 2020. Institusi Pengajian 
Pondok di Selangor: Kajian terhadap Sejarah dan Perkembangan. 
Online Journal Research in Islamic Studies, 7(2), 1-12. 
http://borneojournal.um.edu.my/index.php/RIS/article/view/2735
0  

Alatas, S. H.  2000. Intellectual Imperialism: Definition, Traits and 
Problems. Southeast Asian Journal of Social Science, 28(1), 23-
45. 

Auliahadi, A., & Nofra, D. 2019. Tumbuh dan Berkembangnya 
Kerajaan-Kerajaan Islam di Sumatera dan Jawa. Majalah Ilmiah 
Tabuah, 23(1). https://doi.org/10.37108/tabuah.v23i1.210 

Bhambra, G. K.  2014. Postcolonial and Decolonial Dialogues. 
Postcolonial Studies, 115-121. 

Brunstetter, D. R., & Zartner, D. 2010. Just War against Barbarians: 



Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Revisiting the Valladolid Debates between Sepúlveda and Las 
Casas. Political Studies, 59(3), 733-752. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.2010.0085 

Bulstrode, J. 2023. Black metallurgists and the making of the industrial 
revolution. History and Technology, 39 (1), 1-41. 
10.1080/07341512.2023.2220991 

Drewes, G.  1974. Nūr al-Dīn al-Rānīrī’s Ḥujjat al- Ṣiddīq li-daf’ al-
Zindiq, reexamined. Journal of the Malaysian Branch of the 
Royal Asiatic Society, 47(2), 83-104. 

Dussel, E. 2000. Europe, Modernity, and Eurocentrism. Nepantla: 
Views from South, 1(3), 465-478. 

Fahruddin, F. 2020. The Existence of Pesantren in The Dutch East 
Indies Government Pressure. Cendekia, 18(2). 
10.21154/cendekia.v18i2.1854 

Garcia-Arenal, M.  2009. Religious Dissent and Minorities: The 
Morisco Age. The Journal of Modern History, 81(4), 888-920. 

Gohain, H. 2011. Two Roads to Decolonization: Tagore and Gandhi. 
Economic & Political Weekly, 46(31), 23-26. 
https://www.jstor.org/stable/23017870 

Grosfoguel, R. 2013. The Structure of Knowledge in Westernized 
Universities: Epistemic Racism/Sexism and the Four 
Genocides/Epistemicides of the Long 16th Century. Human 
Architecture: Journal of the Sociology of Self-Knowledge, 11(1), 
73-90. 
http://scholarworks.umb.edu/humanarchitecture/vol11/iss1/8 

Harding, S. 2016. Latin American Decolonial Social Studies of 
Scientific Knowledge: Alliances and Tensions. Science, 
Technology, & Human Values, 41(6), 1063-1087. 
https://www.jstor.org/stable/24778303 

Khoo, K. K. 1974.. Malay Society, 1874–1920s. Journal of Southeast 
Asian Studies, 5(2), 179-198. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.2010.0085


Latihan Asas Kepolisan Kadet Inspektor 

https://doi.org/10.1017/S0022463400013862 

Lailiyah, N. I., Khairunnisaa, A., & Ekaristiningrum, E. D. 2021. 
Merawat ingatan peristiwa genosida dan dominasi VOC di 
Banda tahun 1621 (dalam perspektif sosial-ekonomi). 
Historiography: Journal of Indonesian History and Education, 
1(4), 506-513. 

Maldonado Torres, N. 2018. Fanon and Decolonial Thought. In 
Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (799-803). 
Springer.  

Mat Zain, F., & Abu Bakar, I. 2012. The Development of Pondok and 
Madrasah in Kedah, 1909-1941. Advances in Natural and 
Applied Sciences, 6(3), 275-279. 
https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon~75a
f8fb7&sid=googleScholar&xid=b867c17e 

Mignolo, W.D., & M. Tlostanova.  2009. Global Coloniality and the 
Decolonial Option. Kultur, 6, 130-147. 

Muammar, K. 2021. Sekularisasi Etika dan Krisis Moral Masa Kini. 
Afkar, 23(2), 121-170. https://doi.org/10.22452/afkar.vol23no2.4 

Mustapha, A. M., Mat Zin, M. N., & Che Seman, Z. 2021. Peranan 
Madrasah Muhammadiah dan Madrasah Rahmaniah Dalam 
Pengajian Turath di Kelantan. E-PROSIDING KONVENSYEN 
KEARIFAN NUSANTARA KE-3 ARIF 2021, 175-204. 
https://oarep.usim.edu.my/jspui/handle/123456789/17874 

Noel Míguez Passada, M. 2019. Discourses Analysis by a Decolonial 
Perspective. In L. Suciu (Ed.), Advances in Discourse Analysis. 
https://www.intechopen.com/chapters/65832 

Permana, A., & Mawardi. 2017. Habaib in Batavia in the 17th 
Century: A Study on the Roles of Habaib in the Process of 
Islamization and Islamic Preaching. TAWARIKH: International 
Journal for Historical Studies, 9(1), 23-32. 
https://www.journals.mindamas.com/index.php/tawarikh/article/
view/891 

https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon%7E75af8fb7&sid=googleScholar&xid=b867c17e
https://link.gale.com/apps/doc/A611171135/AONE?u=anon%7E75af8fb7&sid=googleScholar&xid=b867c17e


Dayang Nurhazieqa Hamzani 

Ragep, F. J. 2007. Copernicus and His Islamic Predecessors: Some 
Historical Remarks. History of Science, 45(1), 65-81. 
https://doi.org/10.1177/007327530704500103 

Saraswati, U. 2011. The Significance and Purpose of Ancient 
Manuscript for the Nation's Culture and Character Development 
Through the History Teaching. Historia: Jurnal Pendidik dan 
Peneliti Sejarah, 12(1), 97-116. 
https://doi.org/10.17509/historia.v12i1.12120 

Yusuf, N. 2022. Peranan Tokoh Melayu Tempatan dan Para Ulama 
dalam Kebangkitan Semangat Nasionalisme dan Pengislahan 
Masyarakat Islam di Sarawak. Proceedings Borneo Islamic 
International Conference, 13, 328-338. 
https://majmuah.com/journal/index.php/kaib1/article/view/276 

 

Sumber atas talian 

Burke, J., & Salih, Z. M. 2022. Sudanese museums seek return of 
artefacts taken by British colonisers. 
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-
museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers 
(accessed April 2, 2023) 

Gallop, A. 2013. Malay manuscripts digitisation project completes first 
year - Asian and African studies blog. https://blogs.bl.uk/asian-
and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-
completes-first-year.html (Accessed April 2, 2023) 

Harvey, S. 2022. Egyptians demand return of Rosetta Stone from British 
Museum. https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-
demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-
b1043703.html (Accessed April 2, 2023) 

Old Indonesian manuscripts located in Netherlands. 2012. 
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-
manuscripts-located-in-netherlands (Accessed April 2, 2023) 

https://majmuah.com/journal/index.php/kaib1/article/view/276
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers
https://www.theguardian.com/world/2022/jun/20/sudanese-museums-seek-return-of-artefacts-taken-by-british-colonisers
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2013/12/malay-manuscripts-digitisation-project-completes-first-year.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://www.standard.co.uk/news/london/egyptians-demand-return-rosetta-stone-london-british-museum-b1043703.html
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-manuscripts-located-in-netherlands
https://en.antaranews.com/news/82095/old-indonesian-manuscripts-located-in-netherlands

	KM early view cover page_KM-OA-12-23-0184.R3.pdf
	KM-OA-12-23-0184.R3_dayang.pdf
	KESIMPULAN


